
 

33 

 

Herramientas de la filosofía aplicadas, para el desarrollo del 

pensamiento crítico en la etapa preescolar 

Applied philosophy tools, for the development of critical thinking in 

preschool 

Carlos Largo 

Universidad Nacional de Educación 

Correo electrónico: alejopunk1996@hotmail.com 

 

Resumen 

El pensamiento es una dimensión esencial de la existencia humana, implicando análisis, 

síntesis, toma de decisiones y comprensión del entorno. En la infancia temprana, el 

pensamiento es concreto y sensorial, centrado en la experiencia inmediata, lo que permite a 

los niños explorar, clasificar y asociar elementos del mundo que los rodea. Este proceso 

fortalece sus habilidades cognitivas y fomenta el pensamiento crítico y creativo, sentando 

bases para su desarrollo intelectual y emocional. El presente artículo resalta la filosofía como 

herramienta para estimular la reflexión y el razonamiento desde la infancia, apoyándose en 

aportes de Lipman, Nomen, Ruiz, Echeverría y otros. La filosofía para niños promueve la 

curiosidad y el asombro, convirtiendo al niño en un sujeto activo y cognoscente en su 

proceso educativo. 

Palabras Claves: Pensamiento crítico, desarrollo del pensamiento, Filosofía, 

preescolar, niños. 

mailto:alejopunk1996@hotmail.com


 

34 

 

Abstract 

Thought is an essential dimension of human existence, involving analysis, synthesis, 

decision-making and understanding of the environment. In early childhood, 

thinking is concrete and sensory, focused on immediate experience, allowing 

children to explore, classify and associate elements of the world around them. This 

process strengthens your cognitive skills and fosters critical and creative thinking, 

laying the foundation for your intellectual and emotional development. This article 

highlights philosophy as a tool to stimulate reflection and reasoning from childhood, 

drawing on contributions by Lipman, Nomen, Ruiz, Echeverría and others. 

Children’s philosophy promotes curiosity and wonder, making the child an active 

and knowledgeable subject in their educational process. 

Keywords: Critical thinking, thought development, philosophy, preschool, 

children. 

 

Introducción 

El presente trabajo nace a partir del cuestionamiento docente acerca de cómo 

desarrollar el pensamiento crítico en niños de etapa preescolar, esto, debido al 

marcado déficit de habilidades autocríticas, de análisis y reflexión de los estudiantes 

como consecuencia de la aún, persistente escuela tradicional, basado en el método 

memorístico conductual, que somete al estudiante a la domesticación y 



 

35 

 

reproducción de conocimientos, mismos que limitan la capacidad de desarrollar 

habilidades de construcción artística, crítica, lógica, reflexiva, imprescindibles para 

construir estructuralmente habilidades cognoscitivas.  

El objetivo de la investigación: es analizar herramientas de la filosofía para el 

desarrollo del pensamiento crítico en niños de 5 a 6 años, mediante un bosquejo de 

información bibliográfica, mismo que permita comprender los principales aportes 

que genera la filosofía en el pensamiento en la etapa preescolar.  

El problema observado es que “la filosofía no ha tenido la suficiente 

relevancia en el quehacer educativo actual”, además de que continúa vigente la 

educación tradicional, misma que adormece y dogmatiza el conocimiento de los 

estudiantes desde etapas tempranas hasta su adultez, “el hombre es lo que la 

educación hace de él” (Kant, 2016, p. 20).  

No se atribuye valor a la filosofía dentro de las áreas de conocimiento en las 

escuelas; cabe recalcar la importancia de desarrollar habilidades filosóficas en el 

ámbito preescolar, allí la filosofía inicia sus primeros pasos, sin que el sujeto sepa de 

la existencia de esta.  

La presente investigación se dividirá en tres momentos: en el primero se 

abordará la filosofía y la educación: una relación dialéctica, la cual nace a partir de 

la admiración de aquello que constituye la realidad del niño y que a su vez se 

convierte en un sujeto cognoscente. En el segundo momento se hablará acerca del 



 

36 

 

papel que cumple la filosofía en el desarrollo del pensamiento crítico, para lo cual se 

estima abordar planteamientos de las diversas posturas filosóficas y pedagógicas. Y, 

finalmente, se reflexionará acerca de las habilidades adquiridas a través del 

desarrollo del pensamiento crítico en la etapa preescolar. Todo esto se apoya en 

entrevistas abiertas dirigidas a profesionales, filósofos, investigadores a fines al 

estudio de filosofía para niños, permitiendo tener una noción de información más 

cercana a la problemática.   

La importancia y actualidad de este trabajo subyace a partir de la poca 

relevancia que se le ha otorgado a la filosofía en el quehacer educativo, lo cual tiene 

como  consecuencia un alto índice de deserción en el sistema de educación superior, 

esto debido a la falta de fortalecimiento de los principales pilares básicos de la 

educación, mismo que se encuentran instalados desde la etapa preescolar, puesto 

que es allí donde se fortalecen las habilidades de pensamiento propio, esto mediante 

habilidades de razonamiento argumentativo y dialógico. Por lo tanto, resulta 

fundamental comenzar desde la infancia a fomentar el pensamiento crítico y 

creativo, y esto se logra a través de la enseñanza de la filosofía, entendida de manera 

específica en línea con el enfoque dialógico socrático. “Los niños hacen filosofía en 

el aula, desarrollaran las habilidades propias del pensamiento crítico, creativo y 

solitario que son imprescindibles en sociedades democráticas complejas” (García, 

2007, p. 54). 

 



 

37 

 

Determinación del problema 

La filosofía ha influido significativamente en diversos campos del conocimiento, 

especialmente en la educación, dado que ambas se relacionan con el ser humano como sujeto 

de aprendizaje. Los niños, desde edades tempranas, plantean interrogantes sobre su entorno 

y buscan comprender el porqué de las cosas. El presente trabajo aborda el tema Herramientas 

de la filosofía aplicadas, para el desarrollo del pensamiento crítico en la etapa preescolar, con el 

objetivo de analizar cómo los conceptos y procesos filosóficos contribuyen al desarrollo del 

pensamiento crítico en niños de 5 a 6 años. 

La filosofía y la educación mantienen una correspondencia dialéctica, “aprender a 

pensar es una necesidad y una exigencia en la educación y en la formación personal” 

(Lipman, 1992, p. 84), indicando que el aprendizaje surge de la interacción del sujeto con su 

entorno. El acto de filosofar se inicia temprano, ya que la comunicación y la curiosidad son 

innatas en los niños, “una maravillosa señal de que el hombre filosofa originalmente son las 

preguntas de los niños. No es nada raro oír de la boca infantil algo que por sus sentidos 

penetra inmediatamente en las profundidades del filosofar” (Jasper, 2017, p.9) 

Autores como Kant (1983), Rousseau (1821) y Hegel (1991) enfatizan la necesidad del 

saber y la educación desde la Ilustración europea, “el hombre debe nacer dos veces, en 

cuanto natural y en cuanto espiritual. Educar a los niños para personas autónomas debe ser 

considerado como el segundo nacimiento” (Hegel, 1991, p.15). Por su parte, Lipman 

desarrolla novelas educativas para potenciar habilidades de pensamiento crítico y creativo, 

“convirtiendo las clases en una comunidad investigadora …, desarrollando en los niños la 

capacidad de pensar de manera crítica y creativa” (Tébar, 2005, p.106). 



 

38 

 

Matthews (1980) en El niño y la Filosofía evidencia que, mediante preguntas, juegos, 

cuentos y fantasía, los niños de 5 a 6 años desarrollan pensamiento crítico y habilidades para 

la resolución de problemas. Este aprendizaje se potencia a través de una relación educativa 

centrada en el diálogo entre educador y educando, “los procesos, estrategias y 

representaciones que la gente utiliza para resolver problemas, tomar decisiones y aprender 

nuevos conceptos” (Bezanilla et al, 2018, p. 92). Impactando directamente en la formación 

educativa. 

El diálogo se considera un elemento primordial en la didáctica filosófica, 

contribuyendo al desarrollo de relaciones interpersonales y al pensamiento crítico, “la 

filosofía puede ser estimulada por la perplejidad” (Matthews, 2018, p.25). Como también 

por el juego y la fantasía, mostrando que la instrucción filosófica en niños pequeños favorece 

habilidades de argumentación, pensamiento crítico y desarrollo cognitivo y no cognitivo. 

Enseñar filosofía implica usar rasgos del pensamiento filosófico para mejorar las 

capacidades de los niños, la educación debe permitir que los estudiantes, motivados por la 

curiosidad, se apropien del conocimiento. 

El pensamiento, inherente al ser humano, combina razón e intervención sensorial. 

“El razonamiento es un pensamiento complejo que consta de juicios relacionados de cierta 

manera el elemento fundamental del pensamiento es el juicio” (Fatone, 1969). “El 

pensamiento crítico implica tanto habilidades de comunicación efectiva y en la resolución 

de problemas, como un compromiso de superar las tendencias egocéntricas y sociocéntricas 

naturales de uno mismo” (Cortes, 2019, p.32) Afirmando que pensar implica conocer lo que 

ocurre en nosotros y cómo se relaciona con la realidad exterior. 

La etapa preescolar es crucial, ya que el niño comienza a evidenciar principios de 

construcción lógica que se desarrollan progresivamente hasta la adultez. Sin embargo, la 



 

39 

 

filosofía aún tiene escasa presencia en la educación tradicional, la cual a menudo adormece 

el pensamiento y limita la creatividad de los estudiantes. “El hombre es lo que la educación 

hace de él” (Kant, 2016, p.20), subrayando la importancia de cultivar habilidades filosóficas 

desde la infancia. 

El período de 5 a 6 años es determinante para fomentar actitudes críticas y fortalecer 

herramientas filosóficas que modulen los modos de pensar. Por ello, es necesario reformular 

métodos, técnicas, estrategias y contenidos curriculares para lograr un proceso de 

enseñanza-aprendizaje más efectivo, centrado en el desarrollo integral de los estudiantes y 

no únicamente en la transmisión de contenidos memorísticos destinados a satisfacer 

demandas sociales y laborales. 

En síntesis, el uso de herramientas filosóficas en la educación preescolar permite estimular 

la curiosidad, la reflexión y el razonamiento crítico en los niños. La integración de juegos, 

preguntas, diálogo y fantasía en el aula facilita el desarrollo cognitivo, emocional y social, 

contribuyendo a la formación de sujetos autónomos y activos en su proceso de aprendizaje, 

capaces de interactuar críticamente con el mundo que los rodea. 

 

1. Filosofía y educación: una relación dialéctica 

La relación de la filosofía con la educación ha constituido una estrecha correspondencia 

dialéctica. Para comprender esta relación, es necesario definir cada concepto: la filosofía es 

un acto que permite gestar conocimiento propio, mientras que la educación conduce al 

desarrollo integral del ser humano. Cada niño manifiesta su admiración por el mundo que 

lo rodea, cuestionando el porqué de las cosas a través de la pregunta, el diálogo, la 



 

40 

 

admiración y la perplejidad. La filosofía se convierte así en una herramienta indispensable 

para el ser humano, precursora de un largo viaje en busca del conocimiento como proceso 

continuo. La “filosofía quiere decir: ir de camino. Sus preguntas son más esenciales que sus 

respuestas, y toda respuesta se convierte en una nueva pregunta” (Jasper, 2017, p. 12). Esto 

resalta la importancia de la filosofía en el proceso educativo infantil, permitiendo la 

construcción significativa del conocimiento de manera espontánea. 

El fenómeno educativo no solo busca conducir al educando hacia la madurez 

cognitiva, sino también humanizarlo, transformando lo no humano en humano. “El hombre 

solo se convierte en hombre mediante la educación y que detrás de la educación se esconde 

el secreto de la perfección de la naturaleza humana” (Kant, 1991, p. 10). La educación se 

concibe como un proceso gradual de formación, desde el potencial hasta la realización 

completa, similar al crecimiento de una planta, pero libre de limitaciones. 

Al ser una acción humanizadora, el proceso educativo invita al ser humano a 

enfrentar su animalidad mediante la construcción de sí mismo y del acto social, superando 

la individualidad para buscar el bien común. La educación debe pasar del yo al nosotros en 

sociedades complejas y democráticas. Este acto educativo no se limita al conocimiento 

absoluto, sino que se fortalece gradualmente mediante la interacción horizontal y 

humanizadora entre educador y educando. “La escuela, debería ser el lugar ideal para 

desarrollar la libertad y la autonomía de los individuos” (Zubiría, 2010, p. 21). De igual 

manera, “el aula debería dedicarse a razonar, investigar, autoevaluarse, hasta convertirse 

en una comunidad que explora los temas sin dejar de corregirse a sí misma, en la que los 

maestros sean expertos tanto en fomentar la reflexión como en implicarse en ella” (Lipman, 

1992, p. 21). 



 

41 

 

El currículo del subnivel básica preparatoria (2022) enfatiza que “el estudiante 

debiera convertirse en el principal protagonista de los procesos de enseñanza y aprendizaje, 

tal y como se establece el artículo 343 de la Constitución, con el objeto de prepararlo para 

enfrentarse a problemas de la vida cotidiana” (Ministerio de Educación, 2022, p. 5). Para 

alcanzar este objetivo, la escuela primaria debe brindar las herramientas necesarias para que 

los niños participen plenamente como individuos. La filosofía otorga significancia al 

quehacer educativo como acto humanizante, desde lo singular a lo plural, consolidando la 

formación educativa mediante la interacción con el otro. Además, la filosofía permite 

identificar prejuicios y estereotipos, fortaleciendo la dialogicidad y reconociendo la 

diversidad y pluralidad. 

La filosofía de la educación “tiene como objeto de estudio la totalidad del fenómeno 

educativo y que el hecho educativo no debe ser considerado como un proceso mecánico 

puesto que el sujeto es un ser activo, consciente y libre, dado que el proceso enseñanza-

aprendizaje ocurre de distintos modos en cada individuo (Aguilar, 2021, p. 33). Por ello, la 

filosofía de la educación se centra en el sujeto educativo, abordando sus problemáticas 

desde dimensiones culturales, epistemológicas, antropológicas, axiológicas y teleológicas, 

evitando la cosificación del humano y promoviendo su desarrollo integral. “El 

debilitamiento del sistema educativo presenta una nueva concepción de sujeto, educación, 

valores, métodos, entre otros; conceptos que son reflexionados por la Filosofía de la 

Educación” (Aguilar, 2021, p. 31). 

El objetivo de la filosofía de la educación es formar una conciencia crítica en el 

estudiante, capaz de transformar la realidad social. Si los seres humanos fueran seres 

totalmente determinados y no seres “programados para aprender, no habría por qué apelar, 

en la práctica educativa, a la capacidad crítica del educando. No habría razón para hablar 



 

42 

 

de educación para la decisión, para la liberación” (Freire, 2001, p. 14). Por ello, se evidencia 

la necesidad de la formación filosófica y pedagógica en el docente, quien puede cambiar el 

“sistema educativo reproductor en un sistema educativo liberador” (Aguilar, 2021). 

 

2. La filosofía en el desarrollo del pensamiento crítico 

El acto filosófico se manifiesta desde la niñez a través de la pregunta. Basta que el niño se 

asombre para que surja una serie de interrogantes, acompañados de dudas, admiración, 

reflexión, curiosidad y diálogo. Este acto nos lleva a tomar conciencia de lo que ocurre a 

nuestro alrededor y nos permite reconocer al otro y a nosotros mismos. 

Aunque este acto filosófico es espontáneo en los infantes, su desarrollo requiere 

cultivo. Desde la emergencia de la pregunta hasta la consolidación de la actividad filosófica, 

se deben seguir procesos de aprendizaje que fortalezcan herramientas y habilidades del 

pensamiento, logrando un estado más complejo y crítico. La filosofía contribuye al 

desarrollo del pensamiento crítico, creativo, reflexivo, analítico, lógico y matemático. Sin 

embargo “para desarrollar el pensamiento es necesario que les proporcionemos a nuestros 

estudiantes herramientas cognitivas o redes conceptuales sobre las cuales ejercitar esas 

competencias cognitivas…, necesaria para acceder a la comprensión de cualquier ciencia” 

(Zubiría, 2010, p. 229). 

Durante los 5 a 6 años, los niños experimentan un proceso educativo progresivo que 

fortalece habilidades de lectoescritura, lenguaje y comunicación, acompañado de 

actividades lúdicas. Habilidades como la pregunta, el diálogo y la escucha se consolidan 



 

43 

 

según la importancia que se les otorgue. La filosofía coadyuva al ejercicio libre del 

pensamiento, permitiendo un desarrollo reflexivo y crítico. 

El docente debe formarse filosófica y pedagógicamente, permitiendo al niño 

convertirse en artesano de su propio pensamiento. La práctica docente debe “ir orientada al 

desarrollo de las habilidades cognitivas superiores con el propósito de interpretar de 

manera adecuada el lenguaje y el pensamiento, llevando al sujeto educativo a generar 

acciones de cambio, a adquirir altos grados de conciencia” (Aguilar, 2021, p. 34). La 

educación es una práctica inherente del ser humano como movimiento y lucha liberadora, 

y enseñar filosofía desde etapas tempranas fomenta la creatividad y el pensamiento crítico 

mediante la pregunta y el diálogo socrático. 

Durante la etapa preparatoria, los niños desarrollan habilidades para formular 

preguntas sobre el entorno, la naturaleza, las emociones, el cuerpo y la salud. Estas 

preguntas se convierten en parte integral de su exploración del mundo. Es común observar 

en aulas, patios y áreas de recreación que los infantes dialogan sobre temas de interés, 

compartiendo opiniones y explorando diversas perspectivas. “El filosofar es como un 

despertar a la vinculación, a las necesidades de la vida. Este despertar tiene lugar mirando 

desinteresadamente a las cosas, al cielo y al mundo, preguntando qué será todo ello y de 

dónde viene” (Jasper, 2017). 

El individuo debe ser considerado en su condición existencial, revalorizando el 

conocimiento humano desde todas sus dimensiones.  

El aprendizaje del ser humano tiene lugar gracias a los procesos cognitivos básicos 

que se han ido desarrollado en el cerebro, obtenidos a través de su experiencia con 

el medio ambiente. Entre ellos se encuentran la sensación, la percepción, la 



 

44 

 

observación, la atención y la memoria. Sin embargo, el sujeto necesita educación para 

desarrollar procesos cognitivos superiores, como el pensamiento y el lenguaje, 

elementos que le permitirán trascender su estado de conciencia individual a un 

estado de conciencia colectiva. (Aguilar, 2021, p. 3) 

La naturaleza humana es sociable y orientada a la interacción con otros. “Los niños 

no pueden desarrollarse hacia la madurez plena a menos que estén sintonizados con un 

mundo de trabajo y responsabilidad verdadero para ellos” (Cohen, 2018, p. 41). Por ello, el 

docente desempeña un papel clave al proporcionar herramientas que permitan al estudiante 

construir su propio pensamiento, lo que requiere formación “filosófica-pedagógica” 

(Aguilar, 2017). El desarrollo del pensamiento crítico en el estudiantado se fortalece 

mediante aportes psicopedagógicos que impulsan procesos cognitivos, creatividad y 

habilidades de pensamiento. 

 

2.1. Herramientas del filosofar 

Una filosofía orientada al pensamiento crítico es esencial para el desarrollo de habilidades 

cognitivas y creativas. Esto favorece la formación de ciudadanos reflexivos, responsables y 

participativos. Dewey, Lipman, Gareth, Nomen, Ruíz, Cohen, Jaspers y Sharp coinciden en 

la importancia de fortalecer las siguientes herramientas filosóficas a partir de los 5 a 6 años: 

• Asombro: puente entre aprendizaje y filosofía, permitiendo explorar preguntas 

fundamentales y cultivar habilidades de pensamiento crítico. 

• Admiración: invita a reflexionar sobre lo que causa admiración, desarrollando 

análisis y comprensión del mundo. 



 

45 

 

• Curiosidad: canalizada hacia objetivos concretos, promueve pensamiento crítico. 

“La curiosidad no es un fin, sino un medio para lograr un objetivo, y tenemos que 

reflexionar previamente hacia qué propósito nos queremos dirigir” (Ruiz, 2018, p. 

17). 

• Duda: promueve análisis y evaluación de ideas y creencias. Dudar implica “frenar, 

detenerse para parar para reflexionar, investigar, inquirir, dedicar tiempo para ver 

si existe engaño o manipulación, o si es conveniente o dañino” (Camps, 2016). 

• Pregunta: facilita cuestionar suposiciones y evaluar argumentos. “Las preguntas 

filosóficas estimulan el tipo de pensamiento que incrementa nuestra comprensión y 

nos lleva a hacer más preguntas” (Splitter & Sharp, 1996). 

• Juego: fomenta habilidades socioemocionales, pensamiento crítico y creativo, 

resolución de problemas y empatía. 

• Diálogo: enseña a cuestionar, evaluar y comprender la existencia de otros valores y 

creencias. 

• Analogías: estimulan la imaginación, comprensión, abstracción y pensamiento 

crítico. 

Los infantes son generadores de su propio saber y deben experimentar con materiales 

cognitivos para madurar estas herramientas. Su desarrollo posibilita que los niños se 

conviertan en ciudadanos activos, reflexivos y creativos, capaces de participar 

dialécticamente y resolver problemas sociales. 

Para alcanzar un pensamiento crítico, creativo y cuidadoso, es necesario desarrollar 

primero habilidades innatas como asombro, curiosidad, perplejidad, pregunta, duda y 

diálogo, junto con procesos mentales como análisis, evaluación, síntesis, abstracción y 

procesamiento de información. Estas capacidades humanas permiten la construcción de 



 

46 

 

pensamiento complejo desde la niñez hasta la adultez, adaptándose al ritmo de maduración 

de cada niño. 

 

3. Habilidades adquiridas a través del desarrollo del pensamiento crítico en la etapa 

preescolar 

Antes de abordar el pensamiento crítico, es necesario reflexionar sobre qué es el 

pensamiento y cuál es su función. El pensamiento entendido como una “actividad mental o 

espiritual” (Abbagnano, 1997, p. 908). También se lo concibe como “un modo no sensible de 

conocer, dirigido al ente en cuanto tal y las relaciones implicadas en su sentido” (Brugger, 

1988). Por ende “es la operación en la que los hechos presentes sugieren otros hechos o 

verdades de tal modo que induzcan a la creencia en lo que se sugiere sobre la base de la 

relación real entre las cosas mismas” (Dewey, 2007, p. 26). 

La maduración del pensamiento debe iniciarse en la niñez, etapa en la que se 

fortalecen diversas capacidades humanas para adaptarse a distintos escenarios. Se identifica 

tres dimensiones de la capacidad de pensar: crítica, creativa y cuidadosa, las cuales la 

filosofía potencia “cuando se reconstruye y se enseña de manera apropiada” (Lipman, 2016). 

El pensamiento permite estructurar procesos lógicos mediante los cuales se 

desarrollan ideas, conceptos, juicios y acciones. Es un acto de conciencia y comprensión de 

la realidad circundante. El niño debe evitar absolutismos y asumir cambios físicos o 

mentales, lo que le permitirá repensar ideas y juicios sobre su contexto. 

El desarrollo del pensamiento capacita al niño de 5 y 6 años para aprehender y 

desaprender posturas personales, familiares y sociales basadas en prejuicios o juicios de 



 

47 

 

valor. En el ámbito educativo, es frecuente que se interprete al niño como un recipiente vacío 

que debe ser llenado por información docente, limitando su capacidad de construir 

conocimiento y comprender su realidad. Desarrollar estas capacidades fortalece habilidades 

de aprendizaje autónomo, resolución de problemas y emisión de juicios ético-morales. 

El pensamiento crítico implica reflexionar a través de juicios surgidos de un análisis 

riguroso. Consiste en considerar distintos puntos de vista sin prejuicios, examinar 

argumentos de manera objetiva y evaluar evidencias. No se trata de opinar o juzgar, sino de 

analizar. “El pensamiento crítico evalúa y examina la validez analítica de un argumento o 

de una hipótesis; para ello se utilizan los marcos conceptuales y los procedimientos 

metodológicos existentes dentro de la lógica” (Merchán, 2022, p. 7). 

Para consolidar el pensamiento crítico y creativo, es necesario reforzar habilidades 

como pensar, crear, intuir, razonar y reflexionar desde etapas tempranas. Esto permite que 

los niños planteen preguntas desafiantes, fomenten la reflexión y respeten la alteridad y 

cosmovisión de distintas culturas. La escucha activa potencia la participación, generando 

un ambiente seguro para compartir opiniones y consolidando el pensamiento crítico como 

capacidad de análisis y resolución de problemas. 

El pensamiento es una estructura cerebral que permite al niño consolidar ideas 

mediante la reflexión crítica, evaluando la validez de argumentos e hipótesis. Su desarrollo 

abarca ámbitos cognitivos y socioafectivos, vinculando procesos lógicos y emocionales. 

“Pensamiento crítico es fundamental para comprensiones de la vida, pues este posibilita la 

toma de decisiones, favorece la capacidad de juzgar, de evaluar, de comparar y de contrastar 

las diversas situaciones que enfrenta en su vida” (Pizano, 2022). 

 



 

48 

 

3.1. Habilidades del pensamiento crítico 

El pensamiento requiere procesos complejos y habilidades diversas; no es absoluto ni único. 

La inteligencia múltiple, según Gardner, demanda abstracción, análisis y evaluación para 

mejorar la calidad del pensamiento. La complementariedad entre pensamiento crítico y 

creativo permite transformar la realidad circundante mediante argumentos válidos y 

oportunos. 

Desde el ámbito afectivo, se desarrollan habilidades como “creación, empatía e 

inspiración, motivando al estudiante a generar ideas propias” (Merchán, 2022, p. 17). El 

docente actúa como guía, impulsando la creación de pensamiento autónomo y la 

construcción de argumentos críticos y lógicos. Peña (2017) propone habilidades 

fundamentales: 

• Inspiración: activar capacidades perceptivas e intuitivas. 

• Evaluación: valorar opciones y recursos disponibles. 

• Síntesis: decidir en qué ideas trabajar y elaborar un plan. 

• Maduración: permitir un tiempo de reflexión para consolidar ideas. 

• Expiración: llevar el pensamiento crítico-creativo a acciones concretas (Merchán, 

2022, p. 11-12). 

El desarrollo de estas habilidades debe iniciarse en etapas tempranas, integrándose 

progresivamente a la vida del niño. “Pensar críticamente con el pensar por sí mismo, de 

manera que el formar personas críticas significaría concretamente, en este contexto, formar 

personas que sepan pensar por sí mismas, dando razones e identificando los criterios que 

orientan o fundamentan estas razones” (Veracruzana, 2011, p. 90). 



 

49 

 

Entre las habilidades del pensamiento crítico destacan: análisis, evaluación, síntesis, 

creatividad, resolución de problemas, toma de decisiones, comunicación efectiva, 

autoconciencia, autocontrol, definición de conceptos, construcción de hipótesis, 

formulación de preguntas, trabajo con analogías, anticipación de consecuencias y provisión 

de alternativas. “La interacción entre lo cognitivo y lo afectivo permite el desarrollo de 

aprendizaje, la asimilación de valores y la acomodación de conceptos nuevos para su fácil 

utilización” (Merchán, 2022, p. 14). 

El “equilibrio entre lo cognitivo y lo afectivo, entre lo perceptivo y lo conceptual” 

(Lipman, 2016, p. 12), promoviendo las dimensiones crítica, creativa y cuidadosa del 

pensamiento multidimensional. 

 

3.2. Estrategias para el desarrollo del pensamiento crítico 

El filosofar comienza en la infancia a través de preguntas, diálogo, asombro y duda. A los 5 

y 6 años, estas herramientas se aplican con mayor elocuencia mediante estrategias 

gradualizadas como lógica matemática y analogía. “Hacer que los niños se involucren en la 

filosofía para niños a edades de cinco a seis años implica cultivar el espíritu y las habilidades 

de razonamiento, investigación, formación de conceptos y expresión” (Bejarano & Mafla, 

2019). 

El papel del docente es central para guiar y potenciar estas herramientas, 

implementando planificación, supervisión y control. “El proceso de enseñar a los 

estudiantes a filosofar no es un ejercicio improvisado; implica un aprendizaje progresivo. 



 

50 

 

Ser profesor de filosofía requiere una formación pedagógica, académica y didáctica” (ONU, 

2011, p. 21). 

Merchán (2022) indica que el ambiente es crucial para estimular la creatividad y el 

pensamiento crítico: 

• Ambiente escolar: interacción en aula, patios, rincones y áreas verdes. 

• Ambiente familiar: primer espacio de interacción social. 

• Ambiente social: interacción en espacios públicos y privados. 

Otras estrategias esenciales incluyen: 

• Motivación: impulsar interés y curiosidad mediante actividades interactivas y 

desafíos cognitivos. 

• Pregunta: fomentar interrogantes abiertos que estimulen reflexión, investigación y 

análisis. La pregunta “desafía al sujeto que responde y permite una implicación 

directa del estudiante en la resolución de problemas… facilitando la formación del 

pensamiento complejo” (Lipman 2016, p. 282). 

• Intervención verbal: uso del lenguaje para guiar, instruir y facilitar el aprendizaje y 

el diálogo. 

• Socio-afectivo: promover empatía, respeto mutuo y colaboración; “el respeto hacia 

diversas formas de pensamiento… evita un tratamiento superficial de la diversidad 

intelectual” (Lipman, 2016, p. 61). 

• Evaluación: observar y analizar habilidades cognitivas para ajustar estrategias de 

enseñanza. Los niños desarrollan la capacidad de buscar “alternativas que les 

parezcan más razonables… siendo individuos responsables” (Lipman, 2016, p. 161). 



 

51 

 

• Retroalimentación: ofrecer comentarios constructivos para reforzar habilidades, 

corregir errores y motivar la exploración. 

En la etapa preescolar, los niños desarrollan protopensamiento mediante la 

curiosidad, el diálogo y el asombro, dando los primeros pasos hacia el pensamiento 

concreto-formal. El aprendizaje se enriquece cuando se integran ideas diversas y se fomenta 

la interacción en la familia y la escuela. Esto exige reemplazar un enfoque pedagógico 

memorístico por uno centrado en la adquisición de habilidades que potencien el 

pensamiento crítico, creativo y cuidadoso. 

 

Materiales y metodología 

Esta investigación parte de la interpretación de distintos textos de Filosofía para 

niños, para determinar el valor de la didáctica dialógica y por ende el quehacer 

filosófico en niños de etapa preescolar.  Se pretende analizar procesos de la filosofía 

en la construcción del conocimiento crítico, en los infantes de 5 a 6 años. “El diseño 

de esta investigación es cualitativo, ya que se elige este enfoque para explorar cómo 

los individuos perciben y experimentan los fenómenos que los rodean, 

profundizando en sus puntos de vista, interpretaciones y significados” (Hernández 

W. , 2021, pág. 358). 

Para abordar el tema herramientas de la filosofía para el desarrollo del pensamiento 

crítico en la etapa preescolar se analizará las posturas de diversos expertos en los 

ámbitos filosófico y pedagógico con el fin de comprender cómo se emplean y aplican 

herramientas filosóficas para fomentar el desarrollo del pensamiento a través de la 



 

52 

 

filosofía. Para ello, se planea aplicar una investigación de tipo bibliográfica 

recurriendo  a una selección de artículos, de revistas, informes, tesis y libros 

relevantes, como: La filosofía de Jaspers, El arte de pensar: Cómo los grandes 

filósofos pueden estimular nuestro pensamiento crítico de Ruiz (2018), La Pedagogía 

de Kant (2016), Filosofía para niños de Matthews (2018), así como las obras de 

Lipman, quien aborda la filosofía como herramienta para el desarrollo del 

pensamiento en obras como Filosofía en el aula (1992).  

En cuanto al método que orientará la construcción de este escrito será el 

hermenéutico:  

"construye sobre la reflexión filosófica acerca de la estructura del comprender, y 

debe formular las reglas generales para la correcta comprensión e interpretación, 

diferenciándolas de acuerdo con los diversos ámbitos de objetos"  (Brugger, 1988). 

Este enfoque permitirá el análisis del contenido bibliográfico, el cual sirve de base y 

sustento de esta investigación.  Especialmente el libro de Lipman (1992), el cual a 

través de su texto Filosofía en el aula, da valor y pertinencia al tema de investigación 

debido a que este autor sostiene a la filosofía como una estrategia metodológica 

fundamental para el aprendizaje en las aulas, mismo que se caracteriza por su 

programa de Filosofía para los y las niñas  niños, el cual a partir de cuentos, el 

diálogo y la pregunta se puede fundamentar, se puede engrosar las habilidades de 

pensamiento crítico, lógico, de análisis y reflexivo, además de desarrollar la 

capacidad argumentación en el niño, logrando así alcanzar el objetivo propuesto. 

Entre los instrumentos de recopilación de información se aplicará la 

entrevista de tipo semiestructurada, con un guion base de cuatro preguntas. La 



 

53 

 

entrevista se realizó a ocho docentes de varias instituciones tanto públicas como 

privadas del país y de distintos países (España, Suecia, México), cuatro de ellos 

pertenecen al Centro Ecuatoriano de Filosofía para niños y niñas (CEFINN), 

mientras que, tres docentes son profesionales en el campo de filosofía y la pedagogía 

en el ámbito universitario. A continuación, se presenta una tabla explicativa sobre el 

perfil de los informantes.  

 

Tabla 1: Datos de los informantes 

Entrevistado Titulo Lugar de Trabajo Cargos ocupados Función actual 

E1 Doctor en Filosofía 

PhD 

Universidad 

Politécnica Salesiana 

Docente de la 

Carrera de 

Filosofía 

Docente de la 

Carrera de 

Filosofía 

E2 Lcdo. en Educación 

Primaria  

MSc. en educación  

Doctor en 

Educación  

Escuela Primaria 18 

de marzo (México) 

Docente de 

educación 

primaria 

Docente de 

educación 

primaria nivel 

elemental 

E3 Licda. en 

Psicopedagogía  

Centro de Lengua 

Materna de Lund 

(Suecia) 

Profesora de 

cultura y español 

como lengua 

materna 

Docente de 

Lengua materna  

E4 PhD en Filosofía Universidad 

Politécnica Salesiana 

Jefe del área de 

profesionalización 

Miembro del 

Consejo de carrera 

Docente de la 

carrera de 

Filosofía. 

Docente de la 

carrera de 

Pedagogía 



 

54 

 

Responsable de 

Seguimiento a 

graduados 

Coordinador de 

Claustro 

académico de 

Educación-

Filosofía. 

E5 Licenciada en 

Humanidades 

Máster de 

Profesorado 

Guardería y 

autónoma como 

profesora de 

Filosofía (España) 

Profesora de 

filosofía Profesora 

de filosofía para 

niños 

Profesora de 

español Asistente 

de guardería. 

Profesora de 

filosofía y 

filosofía para 

niños 

E6 Licenciado en 

Filosofía y Letras 

(Sección 

psicología) 

Master en Filosofía  

Inmigración y 

Educación 

Intercultural 

PhD en 

Tratamiento 

psicopedagógica 

de la diversidad 

escolar. 

Actualmente 

jubilado (España) 

Directo de la 

escuela 

Esparreguera 

(Barcelona) 

Jefe de Estudios 

Secretario 

Concejal de 

Educación en el 

Ayuntamiento de 

Esparreguera 

Profesional 

jubilado, pero 

colabora como 

Formador con el 

GrupIREF 

(Cataluña-

España) 

E7  Licenciado en 

Administración 

Educativa en la 

Centro 

Latinoamericano de 

Filosofía para Niños, 

Organizador del 

taller conferencia 

internacional de 

Director del 

Centro 

Latinoamericano 



 

55 

 

Universidad 

Anáhuac 

Doctor en 

Formación de 

Docentes 

Maestría en 

Filosofía para 

Niños 

posgrado en 

Psicoterapia con 

especialidad en 

adolescentes y 

preadolescentes. 

CELAFIN A.C. 

(México) 

filosofía para 

niños, del 3 al 11 

de enero, cada 

año, desde hace 

diez y ocho años. 

Consultor y 

Asesor de 

ACOFINI 

Asociación 

Costarricense de 

Filosofía para 

Niños.  

Consultor y 

asesor para el 

Centro Paraguayo 

de Filosofía para 

Niños.  

Miembro del 

Comité Editorial 

de la Revista 

Innovación 

Educativa del 

Instituto 

Politécnico 

Nacional (IPN) 

de Filosofía para 

Niños, CELAFIN 

A.C.  

E8 Licenciada en 

Filosofía y 

Pedagogía. 

Institución 

Educativa Hernán 

Malo González 

Docente del área 

de Historia, 

Filosofía y 

Ciudadanía 

Coordinador de 

Bachillerato. 

Docente Historia, 

Filosofía y 

Ciudadanía 

Elaborado por: Glenda Poveda 

Fuente: Autoría propia a partir de la información proporcionada por los entrevistados 



 

56 

 

 

La entrevista se realizó de forma individual, mediante la plataforma Zoom, 

dado que el 5/8 de los entrevistados viven fuera del país y el 3/8 residen en distintos 

puntos del país.   

 

Resultados y discusión 

A partir de la técnica de la entrevista aplicada a profesionales que trabajan en las áreas de 

filosofía y pedagogía se pretende identificar las herramientas del filosofar aplicadas en el 

pensamiento crítico en la etapa preescolar 

En la primera pregunta ¿Qué piensa de la Filosofía? Los ocho entrevistados (100%) 

coinciden en que la filosofía es inevitable, cada ser humano tiene sus modos de analizar, de 

comprender las cosas, siendo esta su naturalidad y espontaneidad en la que cada ser 

humano tenemos la posibilidad de forma natural de entenderla y asumirla. La filosofía no 

solamente es pensar cuestiones abstractas; la filosofía es darse cuenta del porqué de las 

cosas, preguntarse qué sentido tienen, como entenderlas mejor, qué me aporta, qué puedo 

hacer, cómo puedo modificarlo, y esto en la niñez se da de manera natural. Es una disciplina 

que enseñada de una manera no autoritaria y no academicista enseña a pensar a las personas 

equiparándoles de habilidades de pensamiento crítico, a comprender diferentes 

perspectivas y a reflexionar sobre nuestras propias creencias y valores. 

En la segunda pregunta ¿qué opina acerca de la Filosofía para niños? y ¿por qué es 

importante despertar el interés de los niños en el filosofar en etapas tempranas?  Ocho 

entrevistados (100%), sostienen que la filosofía para niños es uno de los grandes hallazgos 

de la cultura contemporánea donde se consolida un modelo de niñez, de sujetó, seres 

humanos autónomos e independientes, protagonistas de su propio conocimiento, tomando 



 

57 

 

a la filosofía como ese primer quehacer filosófico innato en la niñez. Hacer filosofía para 

niños no supone aprender cosas de la filosofía o sobre filósofos, tampoco implica la mera 

reproducción del pensamiento de filósofos, hacer filosofía implica pensar, basarse en 

criterios, ser autocorrectivo, y no lo hace solo, lo hace siempre con alguien, necesita de la 

presencia del “otro” para estructurar hábitos de diálogo, de escucha, de empatía, de valores 

éticos y más. A hora bien, la necesidad de despertar el interés del filosofar en los infantes 

prima porque el niño llega al mundo con una curiosidad insaciable y con una enorme y 

fascinante admiración por lo que encuentra en su entorno. Y es deber de la sociedad 

brindarle las herramientas adecuadas para que el niño, adquiera habilidades de 

pensamiento crítico, creativo, autónomo.  

En la tercera pregunta ¿Cuál cree usted que deberían ser las herramientas de 

la filosofía? El 90% de los entrevistados argumentan que tales herramientas son 

innatas en los niños pero que deben ser fortalecidas adecuadamente: la duda, el 

asombro, el diálogo, la pregunta, la lógica, herramientas propias de la infancia pero 

que a medida que el niño crece, pierde valor e importancia debido a los continuos 

mecanismos educativos basados en la reproducción de conocimiento más que en la 

producción de esta. Por otra parte, el 10% sostiene que el lenguaje es una 

herramienta esencial para el desarrollo de las preguntas, puesto que es lo primero 

que se trabaja con los niños. Y al ser este un hecho social con el cual se trabaja mucho 

antes del diálogo y la pregunta el lenguaje trabajado de una forma adecuada les da 

una gran ventaja educativa pedagógica de madurez, entendiendo que no es única 

condición, es necesaria pero no es suficiente evidentemente si no hay una relación 

emocional empática con tus compañeras y compañeros hace que en el futuro puedan 



 

58 

 

tener más competencia para hacer lo que tienen que hacer. "El habla del niño, por lo 

tanto, atraviesa una etapa preintelectual y en su desarrollo intelectual una etapa 

prelingüística hasta que el pensamiento se vuelve verbal y el lenguaje se vuelve 

intelectual" (Vygotsky, 1964, p. 30). 

En la cuarta pregunta: ¿qué piensa usted del aporte que brinda la filosofía en 

el desarrollo del pensamiento crítico? El 100% de los entrevistados concuerdan que 

el pensamiento crítico evidentemente se fomenta cuando hay una actitud filosófica 

por el sentido, por el indagar las causas y prever las consecuencias. La filosofía es 

una disciplina multidisciplinar que se caracteriza por examinar los criterios y 

estándares que subyacen al pensamiento, fortaleciendo habilidades asociadas a la 

construcción de pensamiento.  

A partir de la información obtenida, se determina que el pensamiento crítico para 

alcanzar su máxima complejidad y sustancialidad debiera cultivarse desde la infancia. 

Si la educación no es crítica y autocrítica deja de ser educación y se convertirá en 

mero adoctrinamiento. Si la educación quiere ser innovadora necesariamente debe ser 

crítica y la filosofía es, por naturaleza, crítica. Ahora para que este proceso se desarrolle y se 

consolide a medida que el sujeto vaya creciendo hasta llegar a la adultez es imprescindible 

cultivar el filosofar en la escuela y la vida diaria.  

El niño debe ser preparado con las herramientas y espacios pertinentes para 

establecer espacios de diálogo, ayudar al niño a formular preguntas (dependiendo del tipo 

de pregunta que se desee plantear), aplicando estrategias pedagógicas y didácticas-lúdicas, 

de aprender jugando y jugar a aprender mediante la filosofía a fin de hacer de la experiencia 

filosófica una experiencia profunda y positiva.  



 

59 

 

La filosofía cultivada en fases precedentes a la adolescencia que estará por sí mismo 

capacidades propias De pensamiento de pensamiento crítico de análisis y de reflexión en 

los que abordará problemas sustanciales de su entorno de su entorno y de sí mismo 

construyendo y evaluando argumentos sólidos. “La reflexión filosófica debe ser la expresión 

de la libertad del pensamiento en función de una praxis transformadora y promotora de la 

humanización del hombre” (Agoglia, 1980, p. 127). 

Según la información recolectada en la entrevista a expertos, hacer filosofía en los niños 

posee muchos beneficios en la adolescencia, mientras se mantenga el ejercicio del filosofar 

de forma continua. 

a) Mejora la toma de decisiones  

• La filosofía en la infancia enseña a los niños a considerar diferentes opciones 

y a evaluar las consecuencias de sus decisiones. 

• Al explorar dilemas éticos y morales, los niños aprenden a tomar decisiones 

más éticas y reflexivas en diversas situaciones. 

• También desarrollan habilidades para analizar y resolver problemas de 

manera crítica, lo que les ayuda a tomar decisiones informadas y 

fundamentadas. 

b) Capacidad de reflexión y autorreflexión 

• La filosofía en la infancia fomenta la capacidad de reflexionar acerca de las 

propias creencias, valores y acciones. 

• A través de discusiones filosóficas, los niños aprenden a cuestionar sus 

propias ideas y a considerar diferentes perspectivas, lo que promueve la 

autorreflexión. 



 

60 

 

• Esta capacidad de reflexión les permite a los niños comprender mejor sus 

propios pensamientos y emociones, así como también las motivaciones 

detrás de sus acciones. 

c) Metacognición 

• La filosofía estimula la metacognición al hacer que los niños sean conscientes 

de su propio proceso de pensamiento. 

• Al plantear preguntas filosóficas y explorar diferentes soluciones, los niños 

desarrollan una comprensión más profunda de cómo piensan y aprenden. 

• Esta conciencia metacognitiva les permite a los niños monitorear y regular 

su propio pensamiento, lo que les ayuda a mejorar su capacidad para 

solucionar problemas y tomar decisiones.  

d) Argumentación 

• La filosofía en la infancia brinda oportunidades para practicar y desarrollar 

habilidades de argumentación de manera estructurada y respetuosa. 

• Al participar en debates filosóficos, los niños aprenden a formular argumentos 

sólidos basados en la evidencia y la lógica. 

• También aprenden a escuchar y considerar los argumentos de los demás, siendo 

empáticos y respetando la opinión y creencias del Otro. 

e) Fortalecimiento del lenguaje y la comunicación 

• La filosofía fomenta la participación en discusiones significativas y debates, 

lo que mejora las habilidades de expresión hablada y escrita de los niños. 

• Al explicar y defender sus ideas en un entorno filosófico, los niños mejoran 

su capacidad para comunicarse de manera clara, coherente y persuasiva. 

• Además, al leer y discutir textos filosóficos, los niños amplían su vocabulario 

y mejoran su comprensión lectora. 



 

61 

 

f) Desarrollo de la empatía 

• La filosofía en la infancia involucra la exploración de cuestiones éticas y 

morales que pueden ayudar a los niños a comprender y apreciar las 

experiencias y perspectivas de los demás. 

• Al considerar preguntas sobre la justicia, la igualdad y el bienestar de los 

demás, los niños desarrollan una mayor sensibilidad hacia las necesidades y 

preocupaciones de los demás, lo que fortalece su capacidad de empatía y 

compasión. 

g) Estímulo de la curiosidad y la creatividad  

• La filosofía despierta la curiosidad innata de los niños al plantear preguntas 

fundamentales sobre el mundo y la existencia humana. 

• Al explorar ideas abstractas y conceptos complejos, los niños son estimulados 

a pensar de manera creativa y a considerar nuevas perspectivas. 

• Esta exploración filosófica nutre la imaginación de los niños y los anima a 

buscar soluciones innovadoras a problemas difíciles. 

h) Preparación para el pensamiento abstracto 

• La filosofía introduce a los niños en el pensamiento abstracto al abordar 

conceptos abstractos como la verdad, la realidad y la moralidad. 

• Al explorar estas ideas abstractas de manera estructurada, los niños 

desarrollan la capacidad de comprender y manejar conceptos complejos en 

otras áreas del aprendizaje. 

• Esta preparación para el pensamiento abstracto les proporciona a los niños 

una base sólida para abordar desafíos intelectuales más avanzados a medida 

que avanzan en su educación. 



 

62 

 

Conclusiones 

Podemos concluir que la filosofía es un elemento clave para fomentar el pensamiento crítico 

en los niños de 5 a 6 años. Ya que a partir de las herramientas como el asombro, la duda, la 

curiosidad, la pregunta y otros. Es posible hacer filosofía, pero no filosofía como los 

expertos, sino como un modo de reflexión de la existencia del ser humano. La filosofía en 

los niños debiera tener el protagonismo necesario dentro y fuera de las aulas, pero, para que 

tal protagonismo se dé adecuadamente debiera tener la relevancia suficiente en los 

contextos escolares, pues es allí donde se puede evidenciar de forma más concreta como los 

niños filosofan para satisfacer sus necesidades de conocimiento.   

La presencia de la filosofía en niños en edades comprendidas entre cinco y seis años, 

es mucho más contundente, pues tienden con mucho más ímpetu a realizar preguntas, a 

asombrarse, a dudar y a cuestionarse. Estas herramientas del filosofar despiertan la 

curiosidad en el niño, fomentando la capacidad de argumento, de criticidad, de análisis y 

de reflexión. Fomentar la filosofía durante estas edades permite que los niños a medida que 

se va complejizando el aprendizaje en las aulas vayan desarrollando un espíritu de 

pensamiento más complejo.  

El desarrollo del pensamiento crítico en estas edades (5 a 6 años) se puede desarrollar 

a partir de las comunidades de diálogo la cual contiene actividades como el juego, la lectura, 

el diálogo y la pregunta. Cada una de estas herramientas son trabajadas bajo la mirada 

filosofía donde se pretende expresar las opiniones e ideas personales.   El pensar 

críticamente a partir de la individualidad del niño permite gestar un aprendizaje más 

autónomo asociando conceptos con experiencias vividas, dando sentido y significancia al 

pensamiento propio sin menospreciar el pensamiento de la otredad. Aprender a pensar 



 

63 

 

mejor, aprender a aprehender mejor, es una manera de ayudar a los niños a que piensen 

mejor por sí mismo de forma critica, creativa, ética y lúdica. 

Los niños a partir del pensamiento crítico adquieren conciencia de su propio 

argumento, aproximándose a un proceso de pensamiento mucho más metafísico, yendo más 

allá de las aulas y la mera apreciación. Fomentar el pensamiento filosófico en los niños es 

crucial para cultivar una mente reflexiva y crítica desde una edad temprana. Aunque esta 

inclinación hacia la reflexión es innata, su desarrollo requiere de un entorno propicio y 

estrategias adecuadas. Los adultos, ya sean educadores o padres, desempeñan un papel 

fundamental al proporcionar espacios de diálogo reflexivo y alentar el cuestionamiento 

crítico. A través de estrategias pedagógicas apropiadas, se pueden cultivar habilidades 

cognitivas, emocionales y sociales que beneficiarán a los niños a lo largo de sus vidas. Sin 

embargo, este proceso no está exento de desafíos, como la resistencia institucional o la falta 

de recursos. Superar estos obstáculos es fundamental para asegurar que todos los niños 

tengan la posibilidad de desarrollar su capacidad, lo que, a su vez, contribuirá a una 

sociedad más reflexiva y crítica en el futuro.  

La filosofía en la infancia es una herramienta poderosa para cultivar el pensamiento 

crítico y promover el desarrollo integral de los niños, preparándolos para hacer frente a los 

desafíos intelectuales y éticos de la vida adulta. Su inclusión en el currículo educativo desde 

etapas tempranas es fundamental para una educación verdaderamente transformadora y 

humanizadora. 

La irrelevancia que se le ha dado a la filosofía en las aulas no solo trae consigo un 

sistema de enseñanza aprendizaje basado en métodos conductistas enciclopédicos en la que 

el niño debe memorizar información sin cuestionar lo que graba, propiciando un sistema de 

enseñanza en la que el educando se convierte en un sujeto consumidor de información y no 



 

64 

 

en el actor de su propio pensamiento. A más de esto, la filosofía suele ser contemplada como 

una asignatura teórica carente de aplicabilidad, en la que se estudia el pensamiento de 

distintos filósofos, desde la antigüedad hasta la eda contemporánea, evidenciando una 

carente visión de aplicación de la filosofía en las aulas. Ya que filosofar no solo implica 

retener la mayor cantidad de información de pensadores, al contrario, filosofar para un niño 

es maravillarse por todo lo que encuentra atractivo en su entorno, es preguntarse por la 

existencia de las cosas, es dialogar del porqué de esas cosas, aceptando la existencia del otro, 

desde sus dimensiones y sus circunstancias.   

La filosofía a más de ser una disciplina, es un modo de vivir, es una forma de vida, 

la cual nace de la mano de la infancia juntamente con la necesidad de comprender el mundo, 

y como tal merece ser cultivada desde la niñez, enseñada de una manera no autoritaria y no 

academicista.  Sin embargo, el currículo no ha adjudicado una verdadera importancia a la 

filosofía en las aulas, pues a más de ser abordada como una asignatura obligatoria en el 

bachillerato (por ser parte del perfil de salida el bachiller ecuatoriano), cada vez la carga 

horaria es menos. Sumado a esto, los profesionales encargados de impartir tal asignatura, 

no están lo suficientemente preparados en este campo de conocimiento y muchas de las 

veces desconocen el contenido de los textos de filosofía.  

Todos estos aspectos negativos versan del poco conocimiento y funcionalidad que 

tiene la filosofía en la vida del ser humano. Pues la conciben como una materia más que 

debe ser estudiada dentro de un salón de clases. Y no como una herramienta necesaria para 

desarrollar el pensamiento genuino. La filosofía a más de ser una asignatura, debiera estar 

inmersa en todas las áreas del conocimiento a fin de aplicar las distintas herramientas que 

está posee, fortaleciendo habilidades del pensamiento crítico, de análisis y reflexión en el 

quehacer educativo.  



 

65 

 

Referencias 
 

Abbagnano, n. (1997). Diccionario de filosofía. Bogotá: fondo de cultura económica 

ltda. 

Aguilar, f. (2017). Fundamentos, sentido y significado del conocimiento. En f. 

Aguilar, b. Robert, y v. Jessica, fundamentos epistemológicos para orientar el 

desarrollo del conocimiento (pp. 49-89). Editorial universitaria abya-yala. 

Bejarano, j., y mafla, l. (2019). Filosofía para niños: el programa que despierta la  

creatividad y el pensamiento crítico. Uniamr, 113. 

Bezanilla, m., poblete, m., fernández, d., arranz, s., y campo, l. (2018). El pensamiento 

crítico desde la perspectiva de los docentes universitarios. Estudios pedagógicos 

xliv, 89-113. 

Brugger, w. (1988). Diccionario de filosofía. Barcelona: editorial herder. 

Camps, v. (2016). Elogio de la duda. Editorial arpa. 

Cohen, d. (2018). Cómo aprenden los niños. México: fondo de cultura económica . 

Cortés, k. (2019). La filosofía como estrategia pedagógica para el fortalecimiento del 

pensamiento crítico. Fundación universitaria los libertadores, 33. 

Dewey, j. (2007). Cómo pensamos: la relación entre pensamiento reflexivo y proceso 

educativo. España: ediciones paidos iberica, s.a. 



 

66 

 

Fatone, v. (1969). Lógica e introducción a la filosofía . Buenos aires : editorial kapelusz 

s.a. 

Freire, p. (2001). Política y educación. México: siglo veintiuno editores, s.a. de c.v. 

García, f. (2007). La investigación filosófica, la investigación sobre la filosofía. Carácas: 

episteme. 

Hegel, g. (1991). Escritos pedagógicos. México: fondo de cultura económica . 

Hernández, r., fernández, c., y baptista, p. (s.f.). Metodología de la investigación (sexta 

ed.). Mcgraw-hill. 

Hernández, w. (2021). Incidencia de la filosofía para niños en el desarrollo del 

pensamiento crítico en estudiantes de primaria. Universidad santo tomas, 03-

17. 

Jaspers, k. (2017). La filosofía desde el punto de vista de la existencia. México: fondo de 

cultura económica. 

La organización de las naciones unidas para la educación, la ciencia y la cultura 

sector de las ciencias sociales y humanas. (2011). La filosofía: una escuela de la 

libertad. México: uneso. 

Lipman, m. (1992). La filosofía en el aula. Madrid: ediciones de la torre. 

Lipman, m. (2016). El lugar del pensamiento en la educación . Editorial octaedro. 

Lipman, m. S. (1992). La filosofía en el aula. Madrid: ediciones de la torre. 



 

67 

 

Matthews, g. (2018). El niño y la filosofía . México: fondo de cultura econímica . 

Merchán, x. (2022). Estrategías para el desarrolllo del pensamiento crítico-creativo. 

Cuenca: universidad politécnica salesiana. 

Merchán, x. (2022). Fundamentos teóricos del pensamiento críticoy creativo. 

Universidad politécnica salesiana, 4-24. 

Merchán, x. (2022). Habilidades de pensamiento crítico y creativo. Cuenca: universidad 

politécnica salesiana. 

Ministerio de educación. (10 de 11 de 2022). Preparatoria. 

Https://recursos.educacion.gob.ec/wp-content/uploads/2022/11/curriculo-

preparatoria. 

Ruiz, j. C. (2018). El arte de pensar: cómo los grandes filósofos pueden estimular nuestros 

pensamiento crítico. Editorial berenice, s.l. 

Splitter, l., y sharp, a. (1996). La otra educación: filosofía para niños y la comunidad de 

indagación. Ediciones manantial. 

Tébar, l. (2005). Filosofía para niños de mathew lipman. Un análisis crítico y 

aportaciones metodológicas, a partir del programa de enriquecimiento 

instrumental del profesor reuven feuerstein. Indivisa. Boletin de estudios e 

investigación, 103-116. 

Vygotsky, l. (1964). Pensamiento )' le-ngua¡c. Teorfa del <lesarrollo cultural de las 

funciones psíquicas. Editorial lautaro. 



 

68 

 

Vygotsky, l. (1964). Pensamiento y lenguaje. Teoría del desarrollo de las funciones 

psíquicas. Buenos aires: editorial laurato. 

Zubiría, j. (2010). Los modelos pedagógicos: hacía una pedagogía dialogante. Bogotá: 

cooperativa editorial magisterio. 

 

 

 

 

 


