
 

105 

 

Recursos argumentales indirectos en el libro VI de la 

República  

Indirect argumentative resources in Book VI of the Republic 
 

Carlos Fernando Ramírez González 

Universidad de Guadalajara 

Correo electrónico: cfernando.ramirez@academicos.udg.mx 

ORCID: https://orcid.org/0000-0001-9636-4287 

 

Manuel Alejandro Ibarra Méndez 

Universidad de Guadalajara 

ORCID: https://orcid.org/0009-0007-4616-8529 

 

Enrique Alejandro Hernández Medel 

Universidad de Guadalajara 

ORCID: https://orcid.org/0009-0007-0391-4886 

 
 

Resumen 

En este trabajo planteamos que la alegoría puede cumplir una función dentro 

de la argumentación y que es un recurso que los filósofos suelen usar, pero esto no 

sería posible si no consideramos las nuevas formas de entender la argumentación. 

Partimos de la teoría de la argumentación de Perelman y Van Eemeren para mostrar 

cómo dos de las alegorías más conocidas en la tradición filosófica, desempeñan una 

función argumental en la línea de la razonabilidad y la de la persuasión. 

Después de hacer una breve consideración sobre nuestro marco teórico sobre 

las dos teorías de la argumentación que utilizaremos, recuperamos la concepción de 

https://orcid.org/0000-0002-0612-0332
https://orcid.org/0000-0002-0612-0332


 

106 

 

las alegorías como una metáfora prolongada y a la metáfora como una condensación 

de analogías; esto con la finalidad de tratarlas como recursos argumentales 

siguiendo a Perelman. Luego, considerando la teoría de Van Eemeren, las ubicamos 

dentro del modelo de discusión crítica, mostrando su función argumental; después, 

exponemos cómo estas alegorías forman parte del maniobrar estratégico de Platón. 

Finalmente, presentamos algunas conclusiones sobre el papel argumental de las 

alegorías. 

Palabras Clave: Alegoría, metáfora, analogía, pragma-dialéctica, razonabilidad, persuasión. 

Abstract 

In this paper, we propose that allegory can serve a purpose within 

argumentation and that it is a resource often used by philosophers, but this would 

not be possible without considering new ways of understanding argumentation. We 

start from the argumentation theory of Perelman and Van Eemeren to show how 

two of the best-known allegories in the philosophical tradition play an 

argumentative function along the lines of reasonableness and persuasion. 

After briefly considering our theoretical framework for the two theories of 

argumentation we will use, we recover the conception of allegories as an extended 

metaphor and of metaphor as a condensation of analogies, with the aim of treating 

them as argumentative resources following Perelman. Then, considering Van 

Eemeren's theory, we place them within the model of critical discussion, showing 

their argumentative function; then, we explain how these allegories are part of 



 

107 

 

Plato's strategic maneuvering. Finally, we present some conclusions on the 

argumentative role of allegories. 

Keywords: Allegory, metaphor, analogy, pragma-dialectics, reasonableness, 

persuasion. 

 

Introducción 

El siglo XX trajo un cambio decisivo en nuestra forma de entender la 

argumentación, después de casi tres siglos donde se consideró que la lógica era el 

instrumento universal de su análisis, evaluación e interpretación; en la cuarta 

década del siglo XX, los trabajos de S. Toulmin y Ch. Perelman reajustaron sus 

alcances. La idea de que la argumentación filosófica (incluso la científica) es una 

seguidilla de razonamientos lógico o semilógicos es poco sostenible, en la actualidad 

no se considera que la lógica sea el modelo de la argumentación. En la década de los 

ochenta, la aparición de la pragma-dialéctica vino a completar la nueva forma en 

que entendemos la argumentación, ahora como un proceso comunicativo, es decir, 

que la argumentación se entiende como un proceso de comunicación entre dos 

posiciones diferentes. 

 El trabajo que aquí presentamos se circunscribe en esa nueva concepción.  

Iniciaremos con un par de señalamientos sobre esta nueva concepción para 

luego lanzarnos al tema de las alegorías que aparecen en la República de Platón; 



 

108 

 

finalmente presentaremos algunas conclusiones que creemos dilucidan el uso 

argumental de las alegorías. 

 

1. Consideraciones metodológicas  

De manera breve expondremos los instrumentos de la pragma-dialéctica que 

usaremos para hacer nuestro análisis. 

No es concebible que Platón estuviera pensando en términos modernos a la 

hora de que elaboró sus diálogos, sin embargo, es claro que en ellos existen 

elementos para que el lector encontrara sus diálogos razonables, es decir, que los 

desenlaces de cada intercambio lo aceptaran como verosímil; por otro lado, también 

le interesa que sus planteamientos sean efectivos, que el lector vea la posición de su 

portavoz como la mejor.  

Así, racionalidad y efectividad son los dos elementos que coexisten en los 

diálogos y los que condujeron a Platón al uso de distintos recursos argumentales y 

entre ellos la alegoría.  

Para reconocer estas dos dimensiones de la argumentación usaremos la teoría 

de la Pragma-dialéctica. 

La pragma-dialéctica ha pasado por tres desarrollos: en el primero (la 

pragma-dialéctica estándar) se construyó un modelo de discusión crítica dando 

prioridad a los rasgos razonables de una discusión; en el segundo (pragma-



 

109 

 

dialéctica extendida) el objetivo fue introducir, al modelo, el aspecto retórico, que la 

discusión fuera eficaz; en el último (pragma-dialéctica en contexto) se busca atender 

las peculiaridades de los contextos, matizando así los desarrollos previos. 

Aquí consideraremos los dos primeros desarrollos, el primero nos permitirá 

ubicar el lugar de la discusión donde aparece la alegoría y con ello determinar su 

papel en la argumentación; el segundo, el uso estratégico con el que son empleadas.  

Según el modelo de discusión crítica, las discusiones deben pasar por cuatro 

etapas, esto no quiere decir que toda discusión real pasa por ellas, sino que lo ideal 

es que lo haga, con la finalidad de resolver una diferencia de opinión. 

Estas etapas son: 

Etapa de confrontación, en ella hay dos acciones que se realizan; por un lado, 

aparece un punto de vista y una diferencia de opinión sobre él. 

La segunda etapa es la de apertura, ésta es la etapa de los acuerdos; desde 

quién, finalmente, va a jugar el rol de protagonista y quién el de antagonista, hasta 

las reglas de la discusión, pasando por los acuerdos sobre los puntos de inicio. 

La tercera etapa es la de argumentación, esta etapa es decisiva para la 

resolución de la diferencia de opinión, por ello en la antigüedad supusieron que toda 

la argumentación se reducía a ella. En esta etapa se elaboran los argumentos a favor 

o en contra del punto de vista, y de sus dudas y objeciones. 



 

110 

 

La cuarta y última etapa es la de conclusión, en ella se hace una valoración 

del grado de acuerdos alcanzados y se entiende que sólo estando de acuerdo las 

partes que discuten, la diferencia de opinión se habrá resuelto o no. 

Esta caracterización de la argumentación nos permite reconocer una serie de 

elementos fundamentales; por ejemplo, que una argumentación es un proceso 

dialéctico que surge ante la duda o la objeción de un o unos enunciados. Esto es ir 

más allá del conjunto de argumentos que puedan estar defendiendo o refutando un 

punto de vista. 

Por otra parte, en la pragma-dialéctica, la incorporación de la dimensión 

retórica a la racional, se estudia reconociendo las maniobras estratégicas que han 

seguido las partes que discuten. Estas estrategias son de tres tipos:  

(1) la selección del potencial temático, es decir, la elección realizada a partir 

del conjunto de posibles maniobras argumentativas que se pueden realizar en ese 

punto del discurso; (2) la adaptación a la demanda de la audiencia, es decir, el ajuste 

al marco de referencia y la actitud de los oyentes o lectores a los que el orador o 

escritor pretende llegar; y (3) la explotación de los recursos de presentación, es decir, 

el uso de medios estilísticos y de otro tipo de expresión adecuados para cumplir el 

propósito. 

De esta forma, incorporando el aspecto persuasivo al modelo razonable se 

intenta acercar más la teoría a la argumentación real; como ya se dijo, es imposible 

que Platón esté pensando en los mismos términos que las teorías modernas, sin 



 

111 

 

embargo, hay un pasaje que nos hace ver lo cercano que pueden estar estas dos 

concepciones de la argumentación. 

En el Banquete, después que los invitados han pronunciado sus discursos de 

elogio a Eros (el último en dar su discurso fue Alcibíades, pero él llegó de 

improviso), Sócrates les corrige, de manera sutil (irónica), la forma en que han 

elaborado sus discursos y les muestra cuál es la forma correcta en que se deben 

elaborar un discurso de elogio. 

Llevado por mi ingenuidad, creía, en efecto, que se debía decir la verdad 

sobre cada aspecto del objeto encomiado y que esto debía constituir la base, 

pero que luego deberíamos seleccionar de estos mismos aspectos las cosas 

más hermosas y presentarlas de la manera más atractiva posible. (Banquete, 

198d2) 

ἐγὼ μὲν γὰρ ὑπ᾽ ἀβελτερίας ᾤμην δεῖν τἀληθῆ λέγειν περὶ ἑκάστου τοῦ 

ἐγκωμιαζομένου, καὶ τοῦτο μὲν ὑπάρχειν, ἐξ αὐτῶν δὲ τούτων τὰ 

κάλλιστα ἐκλεγομένους ὡς εὐπρεπέστατα τιθέναι. 

El pasaje es claro, hay que encontrar la verdad del objeto encomiado y 

después, una vez que se haya encontrado esa verdad, se hace el elogio; la verdad del 

objeto sólo se puede alcanzar mediante el diálogo que es un procedimiento 

razonable y, luego, se le agrega el aspecto persuasivo. 

Sirva lo anterior como marco teórico de nuestro análisis.  

https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=e%29gw%5C&la=greek&can=e%29gw%5C0&prior=o(tiou=n
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=me%5Cn&la=greek&can=me%5Cn0&prior=e)gw%5C
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=ga%5Cr&la=greek&can=ga%5Cr0&prior=me%5Cn
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=u%28p%27&la=greek&can=u%28p%270&prior=ga%5Cr
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=a%29belteri%2Fas&la=greek&can=a%29belteri%2Fas0&prior=u(p%27
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=w%29%2F%7Cmhn&la=greek&can=w%29%2F%7Cmhn0&prior=a)belteri/as
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=dei%3Dn&la=greek&can=dei%3Dn0&prior=w)/%7Cmhn
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=ta%29lhqh%3D&la=greek&can=ta%29lhqh%3D0&prior=dei=n
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=le%2Fgein&la=greek&can=le%2Fgein0&prior=ta)lhqh=
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=peri%5C&la=greek&can=peri%5C0&prior=le/gein
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=e%28ka%2Fstou&la=greek&can=e%28ka%2Fstou0&prior=peri%5C
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=tou%3D&la=greek&can=tou%3D1&prior=e(ka/stou
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=e%29gkwmiazome%2Fnou&la=greek&can=e%29gkwmiazome%2Fnou0&prior=tou=
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=kai%5C&la=greek&can=kai%5C1&prior=e)gkwmiazome/nou
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=tou%3Dto&la=greek&can=tou%3Dto0&prior=kai%5C
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=me%5Cn&la=greek&can=me%5Cn1&prior=tou=to
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=u%28pa%2Frxein&la=greek&can=u%28pa%2Frxein0&prior=me%5Cn
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=e%29c&la=greek&can=e%29c0&prior=u(pa/rxein
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=au%29tw%3Dn&la=greek&can=au%29tw%3Dn0&prior=e)c
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=de%5C&la=greek&can=de%5C0&prior=au)tw=n
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=tou%2Ftwn&la=greek&can=tou%2Ftwn0&prior=de%5C
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=ta%5C&la=greek&can=ta%5C1&prior=tou/twn
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=ka%2Fllista&la=greek&can=ka%2Fllista0&prior=ta%5C
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=e%29klegome%2Fnous&la=greek&can=e%29klegome%2Fnous0&prior=ka/llista
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=w%28s&la=greek&can=w%28s1&prior=e)klegome/nous
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=eu%29prepe%2Fstata&la=greek&can=eu%29prepe%2Fstata0&prior=w(s
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=tiqe%2Fnai&la=greek&can=tiqe%2Fnai0&prior=eu)prepe/stata


 

112 

 

Por otro lado, el concepto de alegoría es muy amplio, en la introducción de 

su texto Allegory. The Theory of a Symbolic Mode Angus Fletcher nos advierte que una 

gran variedad de textos pueden ser considerados como alegóricos: 

An allegorical mode of expression characterizes a quite extraordinary variety of 

literary kinds: chivalric or picaresque romances and their modern equivalent, the 

“western,” utopian political satires, quasi-philosophical anatomies, personal attacks 

in epigrammatic form, pastorals of all sorts, apocalyptic visions, encyclopedic epics 

containing summas of true and false learning, naturalistic muck- raking novels 

whose aim is to propagandize social change, imaginary voyages like Lucian’s The 

True History Swift’s Gulliver's Travels, Verne’s A Journey to the Center of the Earth, 

or Henri Michaux’s Voyage en Grande Garabagne, detective stories in both the 

genteel whodunit and the hard-boiled Hammett-Chandler styles, fairy tales (many of 

which are “cautionary tales”). 

Esta situación hace necesario delimitar la forma en que entendemos la 

alegoría.  Literalmente la palabra alegoría significa “hablar de otra manera” (de 

ἄλλος: otro y ἀγορεύειν: hablar en público, decir, declarar). 

Todo indica que el primero en hacer una interpretación alegórica fue 

Teágenes de Regio que vivió en el siglo VI a. C. y lo hizo al considerar los mitos que 

aparecen en las obras homéricas1: 

 
1 Para Teágenes los mitos homéricos, expresan las fuerzas de la naturaleza. 



 

113 

 

Theagenes (2) of ‘Rhegium (fl. c.525 BC), grammarian and Homeric critic (see 

homer). Ancient sources claim him as the first both to raise questions of style 

(‘Ελληνισμós, 'Hellenism'; see Greek language, § 1.3) and to defend Homer's 

account of the strife of the gods (II. 20) as an ‘allegory of the 'strife' of the 

natural elements.(Hornblower y Spawforth, The Oxford Classical Dictionary, 

1493) 

Sin embargo, como es de esperarse, Teágenes no construyó una teoría sobre 

la alegoría, simplemente estaba siguiendo su sentido etimológico, “hablar de otra 

manera”; a pesar de ello, su acción determinó la manera en que entendemos 

actualmente la alegoría. 

En su texto Metaphor, Allegory and the the Classical Tradition, Boy-Stones, 

citando la tradición retórica (en concreto Demetrio, Quintiliano y Ciceron) recuerda 

que la alegoría fue interpretada como metáfora:  

Y uno de sus indicios más significativos hacia la posible existencia de una 

explicación más completa de la metáfora, una explicación que adaptaron y 

restringieron a sus propios intereses particulares, se encuentra en la 

definición de alegoría que ofrecen, pues la alegoría, afirman, es en sí misma 

una forma de metáfora (Boy-Stones 2, 2003)2. 

 
2 La traducción es nuestra. 



 

114 

 

Con lo dicho sobre la alegoría hasta aquí, podemos decir que ella forma parte 

del lenguaje indirecto (hablar de otra manera) y es “un flujo” de metáforas, lo cual 

nos pone en el camino de considerarla como figura potencialmente argumentativa. 

En este sentido, seguiremos el tratamiento que le da Perelman a las metáforas y las 

analogías; a pesar de que el francés tiene sus reservas en ello: 

Toda analogía -fuera de las que se presentan en formas rígidas, como la 

alegoría, la parábola- se convierte espontáneamente en metáfora. (Perelman, 

1989, 616) 

Creemos que es posible reconocer la analogía que está atrás de la metáfora 

principal, a partir de la cual se extiende la alegoría; y agregando el paralelismo entre 

dos realidades como lo sostiene Angus Fletcher en su texto ya citado: 

THE traditional rhetoric set forth by Cicero, Quintilian, and the Renaissance 

rhetoricians asserts that allegory is a sequence of submetaphors which amount in 

aggregate to one single, continued, “extended” metaphor. This is formally correct, to 

the extent that the poet is giving us two large-scale meanings for one. 

Part of the function of an allegory is to make you feel that two levels of being 

correspond to each other in detail and indeed that there is some underlying reality, 

something in the nature of things, which makes this happen… But the effect of 

allegory is to keep the two levels of being very distinct in your mind though they 

interpenetrate each other in so many details. (Fletcher, 1964, 70) 



 

115 

 

En nuestro trabajo veremos cómo las metáforas son extendidas por sub-

metáforas y analogías, pero, siempre conservando dos niveles claramente 

diferenciados. 

 

2. La alegoría del Vástago del Bien y de Línea 

Boy-Stones, nos dice que el concepto de alegoría es antiguo y está relacionado con 

el pensamiento filosófico, que veía en ella una forma de expresar algo profundo; 

apunta entonces, que el lugar para buscar el significado de este concepto es entre los 

filósofos, que a diferencia de los retóricos, no sólo veían un recurso literario sino la 

forma de decir algo más de lo que se podía expresar de manera directa: 

Sin embargo, el concepto en sí no parece haberse originado con los retóricos: 

podría decirse que derivaba de la antigua práctica de los poetas; sin duda se 

refería a un principio exegético que habían empleado durante siglos los 

filósofos que veían significados más profundos en textos que parecían «decir 

algo más». Y si la reflexión teórica sobre la alegoría comenzó con los filósofos, 

siempre siguió siendo, no exclusivamente, pero característicamente, una 

herramienta de los filósofos. Si hemos de entender el pensamiento antiguo 

sobre la alegoría, entonces, el lugar obvio al que debemos dirigirnos es a los 

textos filosóficos3.(Boy-Stone, 2003, 3) 

 
3 La traducción es nuestra. 



 

116 

 

De modo similar, creemos que para reconocer el papel argumental de la 

alegoría hay que dirigirse a los textos filosóficos, por ello elegimos dos pasajes de la 

República de Platón, los comprendidos entre el 506d6 al 509c4 y del 509d7 al 511d6 

donde se encuentran las alegorías del vástago del bien y de la línea, centrándonos en 

su función argumental. 

La primera de estas alegorías se presenta dentro de una discusión sobre los 

“estudios superiores” (justicia, moderación, valentía y sabiduría) que deben seguir 

los guardias y gobernantes de la República (504a), pero, Sócrates afirma que hay un 

“estudio supremo”: el del bien (505a) a partir del cual todos los demás adquieren su 

valor; esto despierta en Glaucón la curiosidad por saber qué es el bien. “-[...]. Pero 

tú, Sócrates, ¿qué dices que es el bien? ¿Ciencia, placer o alguna otra cosa?” (ἀλλὰ 

σὺ δή, ὦ Σώκρατες, πότερον ἐπιστήμην τὸ ἀγαθὸν φῂς εἶναι ἢ ἡδονήν, ἢ ἄλλο τι 

παρὰ ταῦτα;) 

Sócrates hace notar que este estudio se refiere al Bien en sí (la idea de Bien), 

por lo que hay que descartar el placer; pero luego agrega que en el momento actual 

no puede hablar del Bien en sí: 

Pero dejemos por ahora, dichosos amigos, lo que es en sí mismo el Bien; 

pues me parece demasiado como para que el presente impulso permita en 

este momento alcanzar lo que juzgo de él. En cuanto a lo que parece un 

https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=a%29lla%5C&la=greek&can=a%29lla%5C0&prior=e)/fh
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=su%5C&la=greek&can=su%5C0&prior=a)lla%5C
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=dh%2F&la=greek&can=dh%2F0&prior=su%5C
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=w%29%3D&la=greek&can=w%29%3D0&prior=dh/
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=*sw%2Fkrates&la=greek&can=*sw%2Fkrates0&prior=w)=
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=po%2Fteron&la=greek&can=po%2Fteron0&prior=*sw/krates
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=e%29pisth%2Fmhn&la=greek&can=e%29pisth%2Fmhn0&prior=po/teron
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=to%5C&la=greek&can=to%5C0&prior=e)pisth/mhn
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=a%29gaqo%5Cn&la=greek&can=a%29gaqo%5Cn0&prior=to%5C
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=fh%5C%7Cs&la=greek&can=fh%5C%7Cs0&prior=a)gaqo%5Cn
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=ei%29%3Dnai&la=greek&can=ei%29%3Dnai0&prior=fh%5C%7Cs
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=h%29%5C&la=greek&can=h%29%5C0&prior=ei)=nai
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=h%28donh%2Fn&la=greek&can=h%28donh%2Fn0&prior=h)%5C
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=h%29%5C&la=greek&can=h%29%5C1&prior=h(donh/n
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=a%29%2Fllo&la=greek&can=a%29%2Fllo0&prior=h)%5C
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=ti&la=greek&can=ti0&prior=a)/llo
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=para%5C&la=greek&can=para%5C0&prior=ti
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=tau%3Dta&la=greek&can=tau%3Dta0&prior=para%5C


 

117 

 

vástago del Bien4 y lo que más se le asemeja, en cambio, estoy dispuesto a 

hablar, si os place a vosotros; si no, dejamos la cuestión. 

-Habla, entonces, y nos debes para otra oportunidad el relato acerca del 

padre.  

ἐστὶ τἀγαθὸν ἐάσωμεν τὸ νῦν εἶναι—πλέον γάρ μοι φαίνεται ἢ κατὰ τὴν 

παροῦσαν ὁρμὴν ἐφικέσθαι τοῦ γε δοκοῦντος ἐμοὶ τὰ νῦν—ὃς δὲ ἔκγονός 

τε τοῦ ἀγαθοῦ φαίνεται καὶ ὁμοιότατος ἐκείνῳ, λέγειν ἐθέλω, εἰ καὶ ὑμῖν 

φίλον, εἰ δὲ μή, ἐᾶν.  

ἀλλ᾽, ἔφη, λέγε: εἰς αὖθις γὰρ τοῦ πατρὸς ἀποτείσεις τὴν διήγησιν. 

Aquí aparece la primera alegoría que analizaremos. Como dijimos la alegoría 

se presenta como una metáfora extendida, aquí atenderemos sólo a la principal: el 

vástago del bien. 

Entenderemos las metáforas, en el sentido de Perelman, como analogías 

condensadas, pero ¿qué es esto? Un ejemplo de cómo se construyen lo aclarará. 

Partamos de la siguiente analogía: La mañana es a la noche como la juventud a la 

vejez. 

Descomponiendo la analogía: 

(A) Vejez/ (B) vida, que leemos la vejez es a la vida. 

 
4 Los subrayados son nuestros. 

https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=e%29sti%5C&la=greek&can=e%29sti%5C0&prior=%5D
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=ta%29gaqo%5Cn&la=greek&can=ta%29gaqo%5Cn0&prior=e)sti%5C
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=e%29a%2Fswmen&la=greek&can=e%29a%2Fswmen0&prior=ta)gaqo%5Cn
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=to%5C&la=greek&can=to%5C0&prior=e)a/swmen
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=nu%3Dn&la=greek&can=nu%3Dn0&prior=to%5C
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=ei%29%3Dnai&la=greek&can=ei%29%3Dnai0&prior=nu=n
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=ple%2Fon&la=greek&can=ple%2Fon0&prior=ei)=nai
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=ga%2Fr&la=greek&can=ga%2Fr0&prior=ple/on
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=moi&la=greek&can=moi0&prior=ga/r
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=fai%2Fnetai&la=greek&can=fai%2Fnetai0&prior=moi
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=h%29%5C&la=greek&can=h%29%5C0&prior=fai/netai
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=kata%5C&la=greek&can=kata%5C0&prior=h)%5C
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=th%5Cn&la=greek&can=th%5Cn0&prior=kata%5C
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=parou%3Dsan&la=greek&can=parou%3Dsan0&prior=th%5Cn
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=o%28rmh%5Cn&la=greek&can=o%28rmh%5Cn0&prior=parou=san
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=e%29fike%2Fsqai&la=greek&can=e%29fike%2Fsqai0&prior=o(rmh%5Cn
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=tou%3D&la=greek&can=tou%3D0&prior=e)fike/sqai
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=ge&la=greek&can=ge0&prior=tou=
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=dokou%3Dntos&la=greek&can=dokou%3Dntos0&prior=ge
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=e%29moi%5C&la=greek&can=e%29moi%5C0&prior=dokou=ntos
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=ta%5C&la=greek&can=ta%5C0&prior=e)moi%5C
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=nu%3Dn&la=greek&can=nu%3Dn1&prior=ta%5C
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=o%28%5Cs&la=greek&can=o%28%5Cs0&prior=nu=n
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=de%5C&la=greek&can=de%5C0&prior=o(%5Cs
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=e%29%2Fkgono%2Fs&la=greek&can=e%29%2Fkgono%2Fs0&prior=de%5C
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=te&la=greek&can=te0&prior=e)/kgono/s
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=tou%3D&la=greek&can=tou%3D1&prior=te
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=a%29gaqou%3D&la=greek&can=a%29gaqou%3D0&prior=tou=
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=fai%2Fnetai&la=greek&can=fai%2Fnetai1&prior=a)gaqou=
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=kai%5C&la=greek&can=kai%5C0&prior=fai/netai
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=o%28moio%2Ftatos&la=greek&can=o%28moio%2Ftatos0&prior=kai%5C
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=e%29kei%2Fnw%7C&la=greek&can=e%29kei%2Fnw%7C0&prior=o(moio/tatos
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=le%2Fgein&la=greek&can=le%2Fgein0&prior=e)kei/nw%7C
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=e%29qe%2Flw&la=greek&can=e%29qe%2Flw0&prior=le/gein
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=ei%29&la=greek&can=ei%290&prior=e)qe/lw
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=kai%5C&la=greek&can=kai%5C1&prior=ei)
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=u%28mi%3Dn&la=greek&can=u%28mi%3Dn0&prior=kai%5C
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=fi%2Flon&la=greek&can=fi%2Flon0&prior=u(mi=n
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=ei%29&la=greek&can=ei%291&prior=fi/lon
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=de%5C&la=greek&can=de%5C1&prior=ei)
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=mh%2F&la=greek&can=mh%2F0&prior=de%5C
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=e%29a%3Dn&la=greek&can=e%29a%3Dn0&prior=mh/
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=a%29ll%27&la=greek&can=a%29ll%270&prior=e)a=n
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=e%29%2Ffh&la=greek&can=e%29%2Ffh0&prior=a)ll%27
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=le%2Fge&la=greek&can=le%2Fge0&prior=e)/fh
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=ei%29s&la=greek&can=ei%29s0&prior=le/ge
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=au%29%3Dqis&la=greek&can=au%29%3Dqis0&prior=ei)s
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=ga%5Cr&la=greek&can=ga%5Cr0&prior=au)=qis
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=tou%3D&la=greek&can=tou%3D2&prior=ga%5Cr
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=patro%5Cs&la=greek&can=patro%5Cs0&prior=tou=
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=a%29potei%2Fseis&la=greek&can=a%29potei%2Fseis0&prior=patro%5Cs
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=th%5Cn&la=greek&can=th%5Cn1&prior=a)potei/seis


 

118 

 

(C) Noche/ (D) día, que leemos la noche es al día. 

De aquí podemos construir metáforas que “condensan” los elementos de la 

analogía: 

A partir de la analogía: A es a B como C es a D, la metáfora tomará la forma: 

"A de D", ''C de B"; “A es C” A partir de la analogía "la vejez es a la vida lo 

que la noche es al día", se derivarán las metáforas: "la vejez del día" “la noche 

de la vida" o "la vejez es una noche''. (Perelman, 1977, 161) 

Si es posible tratar la metáfora “el vástago del bien” con este mismo 

procedimiento, entonces existe una analogía que está “detrás” de dicha metáfora, 

tratemos de averiguar cuál es: 

“Vástago” no es de la misma familia semántica que “Bien”, uno pertenece a 

las relaciones de parentesco y el otro es un valor, por lo pronto tendríamos el 

siguiente esquema: 

Vástago/ 

  Bien / 

Hagamos una primera sustitución, “vástago” por “hijo”5; tenemos ahora: 

hijo/__, más adelante (508a9) queda claro que el hijo es el Sol; ahora tenemos todos 

los elementos de la alegoría: hijo, sol, padre y Bien. 

 
5 La palabra que usa es ἔκγονός que puede significar descendiente, hijo, nieto, pariente, entre otros. 

(Pabon,1967, 184). Preferimos “hijo” por el uso de πατρὸς de la última línea del párrafo citado. 



 

119 

 

El sol/ hijo 

El Bien/ padre 

El sol es al hijo como el Bien es al padre. 

Haciendo la condensación B de D, tenemos el hijo del Bien; esta metáfora se va 

a prolongar en una serie de analogías y metáforas, pero, guardando siempre dos 

líneas perfectamente separadas.  

La analogía que se desprende directamente de la alegoría es: 

El hijo/ mundo sensible (el hijo es al mundo sensible) 

Bien (padre)/ mundo inteligible (el Bien es al mundo inteligible) 

El hijo es al mundo sensible como el Bien es al mundo inteligible.  

Y de aquí otras: ojo/alma, visión/inteligencia, opinión/ciencia, objetos/ideas 

Hasta aquí hemos mostrado la posibilidad de tratar a la alegoría como una 

metáfora sostenida y su manejo como alegoría condensada, antes de presentar su 

papel argumental, haremos lo mismo con la alegoría de la línea. 

 

3. La alegoría de la línea 

La alegoría de la línea aparece en la sección 509d al 511d6 del mismo libro VI. 



 

120 

 

En 509d Sócrates recupera el sentido de la alegoría anterior recalcando que 

son dos los ámbitos que constituyen lo que es “Piensa entonces, como decíamos, 

cuáles son los dos que reinan: uno, el del género y ámbito inteligibles…”  

En 509d7 se presenta la alegoría: 

Toma ahora una línea dividida en dos partes desiguales; divide nuevamente 

cada sección según la misma proporción, la del género de lo que se ve y otra 

la del que se intelige, y tendrás distinta oscuridad y claridad relativas; así 

tenemos primeramente, en el género de lo que se ve, una sección de imágenes. 

ὥσπερ τοίνυν γραμμὴν δίχα τετμημένην λαβὼν ἄνισα τμήματα, πάλιν τ

έμνε ἑκάτερον τὸ τμῆμα ἀνὰ τὸν αὐτὸν λόγον, τό τε τοῦ ὁρωμένου γένο

υς καὶ τὸ τοῦ νοουμένου, καί σοι ἔσται σαφηνείᾳ καὶ ἀσαφείᾳ πρὸς ἄλλη

λα ἐν μὲν τῷ ὁρωμένῳ τὸ μὲν ἕτερον τμῆμα εἰκόνες—

λέγω δὲ τὰς εἰκόνας πρῶτον 

Lo que es se puede dividir en dos ámbitos lo inteligible y lo sensible como 

podemos dividir una línea en dos secciones. 

La analogía sería: 

La divisibilidad/ lo que es (La divisibilidad es a lo que es) 

La divisibilidad/ a la línea (la divisibilidad es a la línea) 

La divisibilidad es a lo que es como la divisibilidad es a la línea, luego, la 

divisibilidad de la línea; en una elipsis “la línea”. 

https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=w%28%2Fsper&la=greek&can=w%28%2Fsper1&prior=e)/xw
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=toi%2Fnun&la=greek&can=toi%2Fnun1&prior=w(/sper
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=grammh%5Cn&la=greek&can=grammh%5Cn0&prior=toi/nun
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=di%2Fxa&la=greek&can=di%2Fxa0&prior=grammh/n
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=tetmhme%2Fnhn&la=greek&can=tetmhme%2Fnhn0&prior=di/xa
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=labw%5Cn&la=greek&can=labw%5Cn0&prior=tetmhme/nhn
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=a%29%2Fnisa&la=greek&can=a%29%2Fnisa0&prior=labw/n
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=tmh%2Fmata&la=greek&can=tmh%2Fmata0&prior=a)/nisa
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=pa%2Flin&la=greek&can=pa%2Flin0&prior=tmh/mata
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=te%2Fmne&la=greek&can=te%2Fmne0&prior=pa/lin
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=te%2Fmne&la=greek&can=te%2Fmne0&prior=pa/lin
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=e%28ka%2Fteron&la=greek&can=e%28ka%2Fteron0&prior=te/mne
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=to%5C&la=greek&can=to%5C3&prior=e(ka/teron
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=tmh%3Dma&la=greek&can=tmh%3Dma0&prior=to/
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=a%29na%5C&la=greek&can=a%29na%5C0&prior=tmh=ma
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=to%5Cn&la=greek&can=to%5Cn0&prior=a)na/
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=au%29to%5Cn&la=greek&can=au%29to%5Cn0&prior=to/n
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=lo%2Fgon&la=greek&can=lo%2Fgon0&prior=au)to/n
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=to%2F&la=greek&can=to%2F0&prior=lo/gon
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=te&la=greek&can=te1&prior=to/
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=tou%3D&la=greek&can=tou%3D0&prior=te
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=o%28rwme%2Fnou&la=greek&can=o%28rwme%2Fnou0&prior=tou=
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=ge%2Fnous&la=greek&can=ge%2Fnous1&prior=o(rwme/nou
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=ge%2Fnous&la=greek&can=ge%2Fnous1&prior=o(rwme/nou
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=kai%5C&la=greek&can=kai%5C2&prior=ge/nous
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=to%5C&la=greek&can=to%5C4&prior=kai/
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=tou%3D&la=greek&can=tou%3D1&prior=to/
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=nooume%2Fnou&la=greek&can=nooume%2Fnou0&prior=tou=
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=kai%2F&la=greek&can=kai%2F0&prior=nooume/nou
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=soi&la=greek&can=soi1&prior=kai/
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=e%29%2Fstai&la=greek&can=e%29%2Fstai0&prior=soi
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=safhnei%2Fa%7C&la=greek&can=safhnei%2Fa%7C0&prior=e)/stai
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=kai%5C&la=greek&can=kai%5C3&prior=safhnei/a|
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=a%29safei%2Fa%7C&la=greek&can=a%29safei%2Fa%7C0&prior=kai/
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=pro%5Cs&la=greek&can=pro%5Cs0&prior=a)safei/a|
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=a%29%2Fllhla&la=greek&can=a%29%2Fllhla0&prior=pro/s
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=a%29%2Fllhla&la=greek&can=a%29%2Fllhla0&prior=pro/s
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=e%29n&la=greek&can=e%29n0&prior=a)/llhla
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=me%5Cn&la=greek&can=me%5Cn1&prior=e)n
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=tw%3D%7C&la=greek&can=tw%3D%7C0&prior=me/n
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=o%28rwme%2Fnw%7C&la=greek&can=o%28rwme%2Fnw%7C0&prior=tw=|
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=to%5C&la=greek&can=to%5C0&prior=%5d
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=me%5Cn&la=greek&can=me%5Cn0&prior=to/
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=e%28%2Fteron&la=greek&can=e%28%2Fteron0&prior=me/n
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=tmh%3Dma&la=greek&can=tmh%3Dma0&prior=e(/teron
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=ei%29ko%2Fnes&la=greek&can=ei%29ko%2Fnes0&prior=tmh=ma
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=le%2Fgw&la=greek&can=le%2Fgw0&prior=ei)ko/nes
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=de%5C&la=greek&can=de%5C0&prior=le/gw
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=ta%5Cs&la=greek&can=ta%5Cs0&prior=de/
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=ei%29ko%2Fnas&la=greek&can=ei%29ko%2Fnas0&prior=ta/s
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=prw%3Dton&la=greek&can=prw%3Dton0&prior=ei)ko/nas


 

121 

 

Al igual que en la alegoría del hijo del Bien, aquí la alegoría mantiene dos 

niveles perfectamente diferenciados, apegándose a la imagen de la línea; 

manteniendo la diferencia entre el mundo inteligible y el sensible, cada división de 

ésta es una división de lo que es y de cómo lo conocemos. A diferencia con la alegoría 

del Sol, aquí no se introducen otros elementos de comparación (como en la alegoría 

del Sol, ojos vista oído, seres vivos). Toda la prolongación de la alegoría está fincada 

en la analogía entre la divisibilidad, la línea y lo que es. 

Ahora tenemos las dos alegorías y hemos mostrado que se les puede tratar 

como metáforas prolongadas y como condensaciones de analogías.  

Veamos el papel argumental de ellas. 

 

4. El papel argumental de la alegoría del vástago del bien 

En la teoría que usaremos, el primer paso para reconocer la argumentación es 

detectar el punto de vista. Arriba ya dijimos que la primera alegoría se presenta en 

la discusión sobre los estudios que deben realizar los guardianes y gobernantes de 

la República; después de conocer que el estudio supremo es el del Bien, se le pide a 

Sócrates que diga lo que es, pero Sócrates se niega porque su impulso actual no le 

permitirá elevarse a esos niveles, por lo que les propone hablarles del hijo del Bien. 

Al leer el pasaje podemos constatar que la negativa de hablar del Bien no es 

del todo cumplida, es decir, sí se habla del Bien, pero, de otra manera, de forma 



 

122 

 

indirecta6, alegórica; se habla de él en comparación a los efectos que produce el Sol 

en el mundo sensible. La discusión de los estudios superiores e incluso del Bien 

como estudio supremo han quedado atrás.  

El punto de vista está implícito, pero, se puede explicitar si atendemos la 

sugerencia del mismo Sócrates, hablar del Bien, pero, de otra manera: Podemos hablar 

del Bien comparándolo con el Sol y un primer argumento sería, porque el Sol es el vástago 

del Bien, esto es la alegoría, y un segundo argumento se presentaría en la analogía el 

Sol es al mundo sensible como el Bien es al mundo inteligible, el argumento que justifica 

la analogía es: 

1. Podemos hablar del Bien comparándolo con el Sol 

1.1a El Sol es el vástago del Bien 

(1.1b') (Podemos hablar de las acciones del padre comparándolas con las del 

vástago) 

(1.1b'.1') (Las acciones del vástago y del padre son similares) 

(1.1b'.1’.1') (Lo que hace el padre lo imita el vástago) 

1.1b.1’.1’.1a El Bien le da su inteligibilidad, esencia y ser al mundo inteligible 

1.1b.1’.1.1b El sol le da su credibilidad, génesis y desarrollo al mundo sensible 

 
6 Parece que hablar directamente del Bien, no era la costumbre de Platón, hay que recordar el 

comentario de Aristoxeno criticando su falta de claridad en el momento de anunciar su disertación 

(Aristox. Harm. 2.30). 



 

123 

 

Hemos alcanzado nuestro primer objetivo. Ahora sabemos que la alegoría del 

vástago del Bien, sí está cumpliendo una función argumental, está funcionado como 

argumentos y por ello, se ubica en la etapa de argumentación. 

¿Qué pasa con su aspecto persuasivo? 

Como señalamos más arriba, Platón se niega a presentar lo que el Bien es, en 

cambio les propone hablar del vástago del Bien, esto es una estrategia para 

determinar el punto de inicio de su exposición, no piensa en una demostración 

estricta del tema, sino a una analogía, traduce un concepto abstracto (la Idea de Bien) 

a una experiencia accesible para Glaucón (la vista, la luz); usa un referente cotidiano 

e innegable: todos experimentamos la luz solar y sus efectos en el mundo sensible. 

Lo que ha hecho es una selección del potencial temático. 

Por otro lado, cabe preguntarnos por la declaración de Sócrates de que con 

“el presente impulso” no alcanzará a decir lo que juzga del Bien; en el Banquete y el 

Fedro, Platón nos lo presenta como un excelente improvisador de discursos, no 

parece verosímil que aquí le faltaron recursos para la exposición del Bien.  Su 

elección de presentación tiene que ver más por consideración a su auditorio, adopta 

su explicación al nivel cognitivo de sus interlocutores: no define directamente el 

Bien, sino que lo pone en relación con algo sensible, guiando progresivamente al 

oyente desde lo conocido (el sol) hacia lo desconocido (la Idea de Bien). Tenemos 

una clara adaptación a la demanda de la audiencia. 

En lo que respecta de la explotación de los recursos de presentación, el 

lenguaje no es técnico ni formal, sino narrativo, el recurso estilístico central es la 



 

124 

 

alegoría y su prolongación en metáforas y analogías (la más importante es “el Bien 

es al alma lo que el sol es a los ojos”). Este estilo de presentación facilita la 

memorización y la fuerza persuasiva, a la vez que mantiene la apariencia de 

razonabilidad (la alegoría no es arbitraria, sino sistemática). 

 

5. El papel argumental de la alegoría de la Línea 

Para nuestro trabajo es importante contestar una pregunta ¿existe alguna relación 

entre esta alegoría y la anterior? Si la respuesta es afirmativa, ¿qué dejó Sócrates por 

decir?; si es negativa, ¿cuál es el nuevo tema que se abre? 

Quizá sea mejor iniciar por la segunda pregunta y no centrarnos en Sócrates 

sino en su interlocutor Glaucón. En 509c se lee: “Y Glaucón se echó a reír: -iApolo! -

exclamó- ¡Qué elevación demoníaca!” (καὶ ὁ Γλαύκων μάλα γελοίως, Ἄπολλον, 

ἔφη, δαιμονίας ὑπερβολῆς.)7; en la interpretación de Darrell Dobbs (Dobbs, 2025, 

173), Glaucón no ha comprendido del todo la alegoría del Sol y la expresión citada, 

hay que interpretarla como una especie de burla o al menos de incredulidad: 

In context, this geometric exercise serves to remediate the underlying deficiency 

responsible for Glaucon’s failure to grasp Socrates’ first image, the Sun. Glaucon 

rejected that image, ridiculing its culminating analogy as a mad exaggeration 

(δαιμονίας ὑπερβολῆς, 509b2-c2). So, a different image is needed. 

 
7 Otra posible traducción es: Y Glaucón, muy ridículamente, dijo: ‘¡Apolo!, (qué) exceso de divinidad  

https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=kai%5C&la=greek&can=kai%5C0&prior=%5D
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=o%28&la=greek&can=o%280&prior=kai%5C
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=*glau%2Fkwn&la=greek&can=*glau%2Fkwn0&prior=o(
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=ma%2Fla&la=greek&can=ma%2Fla0&prior=*glau/kwn
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=geloi%2Fws&la=greek&can=geloi%2Fws0&prior=ma/la
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=*%29%2Fapollon&la=greek&can=*%29%2Fapollon0&prior=geloi/ws
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=e%29%2Ffh&la=greek&can=e%29%2Ffh0&prior=*)/apollon
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=daimoni%2Fas&la=greek&can=daimoni%2Fas0&prior=e)/fh
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=u%28perbolh%3Ds&la=greek&can=u%28perbolh%3Ds0&prior=daimoni/as


 

125 

 

La interpretación parece firme, porque en 509c5 dice: “-Está bien; de ningún 

modo te detengas, sino prosigue explicando la similitud respecto del sol, si es que te 

queda algo por decir.” (καὶ μηδαμῶς γ᾽, ἔφη, παύσῃ, εἰ μή τι, ἀλλὰ τὴν περὶ τὸν 

ἥλιον ὁμοιότητα αὖ διεξιών, εἴ πῃ ἀπολείπεις.); las palabras de Glaucón hacen 

pensar a Sócrates que debe cambiar la estrategía y al igual que al Siervo de Menón, 

hacerlo participar de la construcción del argumento, afirma Dobbs: 

…a different image is needed. But this time Glaucon must acquire a personal stake in 

the image by collaborating in its completion. Through his own work of mathematical 

construction, Glaucon invests himself in the Divided Line image and simultaneously 

deepens his appreciation of proportionate reasoning and analogy. (Dobbs, 2025, 173) 

Sin embargo, no es una repetición de lo que ha dicho, sino, tomando una de las 

relaciones que se desprenden de la primera analogía como corolario, avanza a 

exponer lo que le había quedado por decir. En 509d aparece tal corolario: 

-Piensa entonces, como decíamos, cuáles son los dos que reinan: uno, el del 

género y ámbito inteligibles; otro, el del visible, y no digo 'el del cielo' para 

que no creas que hago juego de palabras. ¿Captas estas dos especies, la visible 

y la inteligible?  

 Es aquí donde aparece la alegoría: “Toma ahora una línea dividida en dos 

partes desiguales” (ὥσπερ τοίνυν γραμμὴν δίχα τετμημένην λαβὼν ἄνισα 

τμήματα), e inmediatamente conecta con el corolario “divide nuevamente cada 

sección según la misma proporción, la del género de lo que se ve y otra la del que se 

https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=w%28%2Fsper&la=greek&can=w%28%2Fsper1&prior=e)/xw
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=toi%2Fnun&la=greek&can=toi%2Fnun1&prior=w(/sper
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=grammh%5Cn&la=greek&can=grammh%5Cn0&prior=toi/nun
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=di%2Fxa&la=greek&can=di%2Fxa0&prior=grammh%5Cn
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=tetmhme%2Fnhn&la=greek&can=tetmhme%2Fnhn0&prior=di/xa
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=labw%5Cn&la=greek&can=labw%5Cn0&prior=tetmhme/nhn
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=a%29%2Fnisa&la=greek&can=a%29%2Fnisa0&prior=labw%5Cn
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=tmh%2Fmata&la=greek&can=tmh%2Fmata0&prior=a)/nisa


 

126 

 

intelige” (πάλιν τέμνε ἑκάτερον τὸ τμῆμα ἀνὰ τὸν αὐτὸν λόγον, τό τε τοῦ ὁρωμένου 

γένους καὶ τὸ τοῦ νοουμένου). 

La explicación de esta transición, creemos, se puede explicar si consideramos 

que hay un cambio en la alegoría, pero, una cierta continuidad en la argumentación; 

ahora la metáfora que se prolongará es la de la Línea, y la argumentación tomará 

como punto de vista el corolario; se produce así, una “argumentación dianoética” 

donde la línea es el nexo entre lo visible y lo discursivo, la alegoría estaría en la etapa 

argumentativa y funcionado como parte del argumentos que prueba que lo que es 

está dividido:  

Más arriba habíamos reconocido los géneros de lo inteligible y lo sensible 

como lo que es, tomaremos esa denominación para hacer más breve el análisis.  

1. Lo que es divisible  

1.1 La línea es divisible 

(1.1’) La línea es comparable a lo que es 

El recurso de la línea permite a Glaucón tener una imagen fija a partir de la 

cual la argumentación va construyendo la jerarquía de lo que es;  

Así como en la introducción de la alegoría del vástago del Bien, se entrevía su 

uso retórico; aquí también podemos adelantar ese uso a partir del cambio de 

alegoría, pues es una estrategia pedagógica la causa de su introducción. 

https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=pa%2Flin&la=greek&can=pa%2Flin0&prior=tmh/mata
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=te%2Fmne&la=greek&can=te%2Fmne0&prior=pa/lin
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=e%28ka%2Fteron&la=greek&can=e%28ka%2Fteron0&prior=te/mne
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=to%5C&la=greek&can=to%5C3&prior=e(ka/teron
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=tmh%3Dma&la=greek&can=tmh%3Dma0&prior=to%5C
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=a%29na%5C&la=greek&can=a%29na%5C0&prior=tmh=ma
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=to%5Cn&la=greek&can=to%5Cn0&prior=a)na%5C
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=au%29to%5Cn&la=greek&can=au%29to%5Cn0&prior=to%5Cn
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=lo%2Fgon&la=greek&can=lo%2Fgon0&prior=au)to%5Cn
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=to%2F&la=greek&can=to%2F0&prior=lo/gon
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=te&la=greek&can=te1&prior=to/
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=tou%3D&la=greek&can=tou%3D0&prior=te
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=o%28rwme%2Fnou&la=greek&can=o%28rwme%2Fnou0&prior=tou=
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=ge%2Fnous&la=greek&can=ge%2Fnous1&prior=o(rwme/nou
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=kai%5C&la=greek&can=kai%5C2&prior=ge/nous
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=to%5C&la=greek&can=to%5C4&prior=kai%5C
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=tou%3D&la=greek&can=tou%3D1&prior=to%5C
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=nooume%2Fnou&la=greek&can=nooume%2Fnou0&prior=tou=


 

127 

 

Por un lado, tenemos la selección del potencial temático: Sócrates elige un 

modelo geométrico para explicar una estructura epistemológica y ontológica. Esto 

tiene un doble efecto: la alegoría introduce proporciones y relaciones, no simples 

metáforas; respeta la exigencia de claridad y sistematicidad del discurso racional y 

proporciona un recurso visual (una línea dividida) hace comprensible una jerarquía 

abstracta (opinión–conocimiento) para un auditorio no especializado como Glaucón. 

Respecto a la adaptación a la demanda de la audiencia: Glaucón ha seguido 

la alegoría del Sol, pero aún no comprende plenamente la estructura del 

conocimiento; entonces Sócrates adapta su estrategia: parte de un ejemplo familiar 

(una línea geométrica, algo empírico pero regular), para llevarlo a un razonamiento 

abstracto, sin que éste perciba una ruptura abrupta. 

Finalmente, la explotación de los recursos de presentación. Sócrates formula 

la alegoría de una forma heurística “Imagina una línea dividida en dos partes 

desiguales…”, es decir invita a participar, a imaginar, a construir mentalmente la 

figura a su interlocutor. 

Conclusión 

El recorrido realizado en este trabajo nos permite comprender que la argumentación 

filosófica platónica no puede reducirse a un ejercicio lógico formal, ni mucho menos 

a un conjunto de proposiciones aisladas, sino que debe entenderse como un proceso 

comunicativo en el que razón y persuasión coexisten en equilibrio. El marco de la 

pragma-dialéctica nos ha ofrecido una herramienta teórica para observar este 

fenómeno: en la argumentación de Platón conviven, de manera estratégica, la 



 

128 

 

dimensión razonable, que busca resolver una diferencia de opinión mediante la 

exposición de argumentos, y la dimensión retórica, que busca hacerlos eficaces ante 

un interlocutor concreto. A partir de esta doble perspectiva, se reveló que la alegoría 

desempeña un papel crucial como recurso argumental indirecto, pues permite 

sostener un discurso racional bajo una forma figurada, capaz de movilizar la 

comprensión del oyente y de guiarlo, paso a paso, hacia un acuerdo intelectual. 

En ese sentido, el análisis de las alegorías del Vástago del Bien y de la Línea 

demuestra que Platón maneja de manera consciente lo que la teoría moderna de la 

argumentación denomina maniobrar estratégico. Sócrates, portavoz del autor, 

selecciona cuidadosamente los tópicos que pueden resultar aceptables y 

comprensibles para su auditorio, adapta su exposición al nivel cognitivo del 

interlocutor y emplea recursos de presentación que maximizan la claridad y el 

impacto de su discurso. Así, cuando se niega a hablar “directamente” del Bien y 

propone, en cambio, hablar de su “vástago”, no evade el tema, sino que introduce 

una estrategia argumentativa indirecta: presenta el contenido abstracto —la Idea de 

Bien— bajo la forma sensible del Sol, trasladando la discusión del plano metafísico 

al plano experiencial. Esta decisión responde al equilibrio entre razonabilidad y 

eficacia: el argumento conserva su estructura racional, pero su fuerza persuasiva se 

incrementa al apoyarse en un referente compartido por todos los interlocutores, la 

experiencia de la luz y la visión. 

Del mismo modo, la alegoría de la Línea dividida funciona como una 

prolongación de la primera, pero con una intención pedagógica más marcada. El 



 

129 

 

cambio de alegoría obedece, como se ha mostrado, a la incomprensión o 

escepticismo de Glaucón frente a la explicación anterior. Sócrates reorienta su 

maniobra estratégica: pasa de la metáfora orgánica del Sol-padre al modelo 

geométrico de la Línea, con el fin de ofrecer una estructura proporcional y razonable 

que muestre la jerarquía de los grados del ser y del conocimiento. Aquí la alegoría 

no sólo comunica, sino que organiza el razonamiento, al permitir que el interlocutor 

visualice la correspondencia entre los niveles de realidad (visible e inteligible) y los 

modos de conocimiento (opinión y ciencia). En este contexto, la alegoría es a la vez 

figura de pensamiento y modelo epistémico, lo que confirma su valor como 

instrumento argumentativo. 

La lectura pragma-dialéctica permite situar ambas alegorías en las etapas de 

confrontación y argumentación de la discusión crítica. En la confrontación, Sócrates 

y Glaucón establecen la diferencia de opinión respecto del Bien y acuerdan los 

puntos de partida: la necesidad de comprenderlo sin abordarlo directamente. En la 

etapa argumentativa, las alegorías actúan como argumentos indirectos que justifican 

el punto de vista central: que el Bien es la causa tanto del ser como del conocimiento. 

La alegoría del Sol muestra esta tesis a través de la relación entre luz y visión; la de 

la Línea la desarrolla mediante una gradación que permite comprender la 

progresión del pensamiento desde la opinión hasta la ciencia. Ambas mantienen, 

como subrayó Angus Fletcher, la coexistencia de dos niveles de sentido —el sensible 

y el inteligible—, que se corresponden sin confundirse, lo cual confiere a la alegoría 

su poder de mediación entre lo visible y lo racional. 



 

130 

 

A la luz de la teoría del maniobrar estratégico, estas alegorías revelan tres 

operaciones fundamentales. En primer lugar, una selección del potencial temático 

que transforma conceptos abstractos en imágenes accesibles; en segundo lugar, una 

adaptación a la audiencia, que ajusta el discurso a la capacidad cognitiva del 

interlocutor y garantiza su cooperación dialógica; y, finalmente, una explotación de 

los recursos de presentación, que dota al discurso de un tono heurístico, invitando 

al oyente a participar activamente en la construcción del conocimiento. Sócrates no 

impone la verdad, sino que la escenifica en el diálogo, de modo que Glaucón pueda 

descubrirla por sí mismo. Este procedimiento constituye una verdadera pedagogía 

argumentativa, donde la persuasión no se opone a la racionalidad, sino que la 

completa. 

Desde esta perspectiva, la alegoría deja de ser un adorno retórico o un artificio 

poético para convertirse en un mecanismo cognitivo y argumental. Al “hablar de 

otra manera”, Platón logra decir lo que de otro modo sería indecible: lo que 

trasciende la experiencia sensible sin perder conexión con ella. En este punto se 

confirma la intuición de Boy-Stones, quien recuerda que los filósofos vieron en la 

alegoría no sólo un recurso literario, sino una vía para expresar significados más 

profundos. Platón, al servirse de la alegoría, no abandona la filosofía en favor del 

mito, sino que pone el mito al servicio de la razón, en una estrategia que conjuga 

logos y eikon, discurso y figura. 

En conclusión, el análisis pragma-dialéctico muestra que las alegorías del 

Libro VI de la República funcionan como recursos argumentales indirectos que 



 

131 

 

permiten a Platón mantener el equilibrio entre la exigencia de razonabilidad y la 

necesidad de eficacia comunicativa. El filósofo maniobra estratégicamente al 

transformar lo invisible en visible, lo abstracto en narrativo y lo racional en sensible, 

sin perder el hilo argumental que conduce al conocimiento del Bien. La alegoría, así 

entendida, es una forma de razonamiento que opera simultáneamente en los planos 

lógico, dialéctico y retórico. Por ello, más que un simple instrumento didáctico, 

constituye el núcleo del pensamiento argumentativo platónico: un modo de decir 

que persuade porque razona y razona porque persuade. En el cruce entre claridad y 

misterio, entre proporción geométrica y fulgor solar, la alegoría platónica se revela 

como la forma más alta de maniobrar estratégicamente en la filosofía: la de conducir 

al alma del oyente hacia la verdad, sin imponerla, sino haciéndola ver. 

Referencias 

Aristóxeno de Tarento, Hefestión de Alejandría, y Ptolomeo, C. (2009). Métrica 

(Biblioteca Clásica Gredos, Vol. 383).  Gredos. 

Boy-Stones, G. (2003). Metaphor, allegory, and the classical tradition: Ancient thought and 

modern revisions. Oxford University Press. 

Cross, R. C., & Woozley, A. D. (1964). Plato’s Republic: A philosophical commentary. 

Palgrave Macmillan. 

Dobbs, D. (2025).  “Figuring Out Plato’s Divided Line.” Ancient Philosophy, vol. 45, 

no. 2, 2025, pp. 373-393. DOI: 10.5840/ancientphil202545224  



 

132 

 

Eggers Lan, C. (2003). El sol, la línea y la caverna (fragmentos). Buenos Aires: Editorial 

de la Universidad de Buenos Aires. 

Ferguson, A. S. (1921). Plato’s simile of light: The similes of the Sun and the Line. 

The Classical Quarterly, 15(3–4), 131-152. 

https://doi.org/10.1017/S0009838800015286 

Fletcher, A. (1964). Allegory: The theory of a symbolic mode. Cornell University Press. 

Hornblower S. y Spawforth A. (1999) The Oxford Classical Dictionary. Oxford 

University Press. 

Pabon, José. (1967) Diccionario Manual Griego. Griego Clásico-Español. Vox. 

Barcelona 

Perelman, C. (1977) El imperio retórico. Norma. Colombia. 

Perelman, C., & Olbrechts-Tyteca, L. (1989). Tratado de Argumentación. La nueva 

Retórica. Gredos. Madrid 

Platón. (1997). República (J. Calonge Ruiz, Trad.). Gredos.  

Platón. (1993). Banquete (M. Martínez Hernández, Trad.). Gredos. 

Van Eemeren, F. H., & Grootendorst, R. (2004). A systematic theory of argumentation: 

The pragma-dialectical approach. Cambridge University Press. 

Van Eemeren, F. H. (2010). Strategic maneuvering in argumentative discourse: Extending 

the pragma-dialectical theory of argumentation. John Benjamins. 



 

133 

 

 

Todos los fragmentos en griego fueron consultados en Tufts University / Perseus 

Digital Library. (n.d.). Perseus Digital Library. Recuperado de 

https://www.perseus.tufts.edu/ 08/05/2025 

https://www.perseus.tufts.edu/
https://www.perseus.tufts.edu/
https://www.perseus.tufts.edu/

