Miscelanea Filosofica apxn Revista Electrénica

Cuatrimestral | Facultad de Humanidades, Campus VI | ISSN: 2594-1755
Afio VIII| Numero 24 | Mayo-Agosto 2025

ARTICULO

Recursos argumentales indirectos en el libro VI de la
Republica
Indirect argumentative resources in Book VI of the Republic

Carlos Fernando Ramirez Gonzalez

Universidad de Guadalajara

Correo electronico: cfernando.ramirez@academicos.udg.mx
ORCID: https://orcid.org/0000-0001-9636-4287

Manuel Alejandro Ibarra Méndez
Universidad de Guadalajara
ORCID: https://orcid.org/0009-0007-4616-8529

Enrique Alejandro Hernandez Medel
Universidad de Guadalajara

ORCID: https://orcid.org/0009-0007-0391-4886

105

Resumen

En este trabajo planteamos que la alegoria puede cumplir una funcion dentro
de la argumentacion y que es un recurso que los filésofos suelen usar, pero esto no
seria posible si no consideramos las nuevas formas de entender la argumentacion.
Partimos de la teoria de la argumentacion de Perelman y Van Eemeren para mostrar
como dos de las alegorias mas conocidas en la tradicion filoséfica, desempefian una

funcién argumental en la linea de la razonabilidad y la de la persuasion.

Después de hacer una breve consideracion sobre nuestro marco teérico sobre

las dos teorias de la argumentacidon que utilizaremos, recuperamos la concepcion de

\WIURA EN g
St~



https://orcid.org/0000-0002-0612-0332
https://orcid.org/0000-0002-0612-0332

' Miscelanea Filoséfica apxn Revista Electrénica

Cuatrimestral | Facultad de Humanidades, Campus VI | ISSN: 2594-1755
Afio VIII| Numero 24 | Mayo-Agosto 2025

ARTICULO

las alegorias como una metafora prolongada y a la metafora como una condensacién
de analogias; esto con la finalidad de tratarlas como recursos argumentales
siguiendo a Perelman. Luego, considerando la teoria de Van Eemeren, las ubicamos
dentro del modelo de discusion critica, mostrando su funcion argumental; después,
exponemos como estas alegorias forman parte del maniobrar estratégico de Platon.
Finalmente, presentamos algunas conclusiones sobre el papel argumental de las

alegorias.

Palabras Clave: Alegoria, metafora, analogia, pragma-dialéctica, razonabilidad, persuasion.

Abstract

In this paper, we propose that allegory can serve a purpose within
argumentation and that it is a resource often used by philosophers, but this would =
not be possible without considering new ways of understanding argumentation. We
start from the argumentation theory of Perelman and Van Eemeren to show how

two of the best-known allegories in the philosophical tradition play an

argumentative function along the lines of reasonableness and persuasion.

After briefly considering our theoretical framework for the two theories of
argumentation we will use, we recover the conception of allegories as an extended
metaphor and of metaphor as a condensation of analogies, with the aim of treating
them as argumentative resources following Perelman. Then, considering Van
Eemeren's theory, we place them within the model of critical discussion, showing

their argumentative function; then, we explain how these allegories are part of

\WIURA EN g
St~




Miscelanea Filosofica apxn Revista Electrénica

Cuatrimestral | Facultad de Humanidades, Campus VI | ISSN: 2594-1755
Afio VIII| Numero 24 | Mayo-Agosto 2025

ARTICULO

Plato's strategic maneuvering. Finally, we present some conclusions on the

argumentative role of allegories.

Keywords: Allegory, metaphor, analogy, pragma-dialectics, reasonableness,

persuasion.

Introduccion

El siglo XX trajo un cambio decisivo en nuestra forma de entender la
argumentacion, después de casi tres siglos donde se considerd que la logica era el
instrumento universal de su anadlisis, evaluacion e interpretacion; en la cuarta
década del siglo XX, los trabajos de S. Toulmin y Ch. Perelman reajustaron sus 107
alcances. La idea de que la argumentacion filosofica (incluso la cientifica) es una
seguidilla de razonamientos l6gico o semildgicos es poco sostenible, en la actualidad
no se considera que la légica sea el modelo de la argumentacion. En la década de los
ochenta, la aparicion de la pragma-dialéctica vino a completar la nueva forma en
que entendemos la argumentacion, ahora como un proceso comunicativo, es decir,

que la argumentacion se entiende como un proceso de comunicacién entre dos

posiciones diferentes.
El trabajo que aqui presentamos se circunscribe en esa nueva concepcion.

Iniciaremos con un par de sehalamientos sobre esta nueva concepcién para

luego lanzarnos al tema de las alegorias que aparecen en la Repiiblica de Platon;

\WIURA EN g
St~




Miscelanea Filosofica apxn Revista Electrénica

Cuatrimestral | Facultad de Humanidades, Campus VI | ISSN: 2594-1755
Afio VIII| Numero 24 | Mayo-Agosto 2025

ARTICULO

finalmente presentaremos algunas conclusiones que creemos dilucidan el uso

argumental de las alegorias.

1. Consideraciones metodologicas

De manera breve expondremos los instrumentos de la pragma-dialéctica que

usaremos para hacer nuestro analisis.

No es concebible que Platon estuviera pensando en términos modernos a la
hora de que elabord sus didlogos, sin embargo, es claro que en ellos existen
elementos para que el lector encontrara sus dialogos razonables, es decir, que los
desenlaces de cada intercambio lo aceptaran como verosimil; por otro lado, también 108

le interesa que sus planteamientos sean efectivos, que el lector vea la posicion de su

portavoz como la mejor.

Asi, racionalidad y efectividad son los dos elementos que coexisten en los
didlogos y los que condujeron a Platén al uso de distintos recursos argumentales y

entre ellos la alegoria.

Para reconocer estas dos dimensiones de la argumentacion usaremos la teoria

de la Pragma-dialéctica.

La pragma-dialéctica ha pasado por tres desarrollos: en el primero (la
pragma-dialéctica estdndar) se construyé un modelo de discusién critica dando

prioridad a los rasgos razonables de una discusién; en el segundo (pragma-

\WIURA EN g
St~




' Miscelanea Filoséfica apxn Revista Electrénica

Cuatrimestral | Facultad de Humanidades, Campus VI | ISSN: 2594-1755
Afio VIII| Numero 24 | Mayo-Agosto 2025

ARTICULO

dialéctica extendida) el objetivo fue introducir, al modelo, el aspecto retorico, que la
discusion fuera eficaz; en el ultimo (pragma-dialéctica en contexto) se busca atender

las peculiaridades de los contextos, matizando asi los desarrollos previos.

Aqui consideraremos los dos primeros desarrollos, el primero nos permitira
ubicar el lugar de la discusion donde aparece la alegoria y con ello determinar su

papel en la argumentacion; el segundo, el uso estratégico con el que son empleadas.

Segun el modelo de discusion critica, las discusiones deben pasar por cuatro
etapas, esto no quiere decir que toda discusion real pasa por ellas, sino que lo ideal

es que lo haga, con la finalidad de resolver una diferencia de opinion.

Estas etapas son:

109
Etapa de confrontacidn, en ella hay dos acciones que se realizan; por un lado,

aparece un punto de vista y una diferencia de opinion sobre él.

La segunda etapa es la de apertura, ésta es la etapa de los acuerdos; desde
quién, finalmente, va a jugar el rol de protagonista y quién el de antagonista, hasta

las reglas de la discusion, pasando por los acuerdos sobre los puntos de inicio.

La tercera etapa es la de argumentacion, esta etapa es decisiva para la
resolucién de la diferencia de opinidn, por ello en la antigiiedad supusieron que toda
la argumentacion se reducia a ella. En esta etapa se elaboran los argumentos a favor

o en contra del punto de vista, y de sus dudas y objeciones.

\WIURA EN g
St~




' Miscelanea Filoséfica apxn Revista Electrénica

Cuatrimestral | Facultad de Humanidades, Campus VI | ISSN: 2594-1755
Afio VIII| Numero 24 | Mayo-Agosto 2025

ARTICULO

La cuarta y ultima etapa es la de conclusidn, en ella se hace una valoracion
del grado de acuerdos alcanzados y se entiende que so6lo estando de acuerdo las

partes que discuten, la diferencia de opinion se habra resuelto o no.

Esta caracterizacion de la argumentacién nos permite reconocer una serie de
elementos fundamentales; por ejemplo, que una argumentacion es un proceso
dialéctico que surge ante la duda o la objecion de un o unos enunciados. Esto es ir
mas alla del conjunto de argumentos que puedan estar defendiendo o refutando un

punto de vista.

Por otra parte, en la pragma-dialéctica, la incorporacion de la dimension
retorica a la racional, se estudia reconociendo las maniobras estratégicas que han

seguido las partes que discuten. Estas estrategias son de tres tipos: 110

(1) la seleccion del potencial tematico, es decir, la eleccion realizada a partir
del conjunto de posibles maniobras argumentativas que se pueden realizar en ese
punto del discurso; (2) la adaptacion a la demanda de la audiencia, es decir, el ajuste
al marco de referencia y la actitud de los oyentes o lectores a los que el orador o
escritor pretende llegar; y (3) la explotacion de los recursos de presentacion, es decir,
el uso de medios estilisticos y de otro tipo de expresion adecuados para cumplir el

propdsito.

De esta forma, incorporando el aspecto persuasivo al modelo razonable se
intenta acercar mas la teoria a la argumentacién real; como ya se dijo, es imposible

que Platon esté pensando en los mismos términos que las teorias modernas, sin

\WIURA EN g
St~




Miscelanea Filosofica apxn Revista Electrénica

Cuatrimestral | Facultad de Humanidades, Campus VI | ISSN: 2594-1755
Afio VIII| Numero 24 | Mayo-Agosto 2025

ARTICULO

embargo, hay un pasaje que nos hace ver lo cercano que pueden estar estas dos

concepciones de la argumentacion.

En el Banquete, después que los invitados han pronunciado sus discursos de
elogio a Eros (el ultimo en dar su discurso fue Alcibiades, pero él llegd de
improviso), Socrates les corrige, de manera sutil (irénica), la forma en que han
elaborado sus discursos y les muestra cudl es la forma correcta en que se deben

elaborar un discurso de elogio.

Llevado por mi ingenuidad, creia, en efecto, que se debia decir la verdad
sobre cada aspecto del objeto encomiado y que esto debia constituir la base,
pero que luego deberiamos seleccionar de estos mismos aspectos las cosas
mas hermosas y presentarlas de la manera mas atractiva posible. (Banquete, 111
198d2)

Eyw pev yo O’ afeAtepiag @unv detv tdAN01 Aéyerv mepl éxdoTtov Tov

Eyropalofévoy, kal ToLTo HEV UMAQXEW, €€ avtwv 0¢ TouTWV T

KAAALOTA €kAeyopévoug wg evmpeméotata TiOéval.

El pasaje es claro, hay que encontrar la verdad del objeto encomiado y
después, una vez que se haya encontrado esa verdad, se hace el elogio; la verdad del

objeto sélo se puede alcanzar mediante el didlogo que es un procedimiento

razonable y, luego, se le agrega el aspecto persuasivo.

Sirva lo anterior como marco tedrico de nuestro analisis.

\WIURA EN g
St~



https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=e%29gw%5C&la=greek&can=e%29gw%5C0&prior=o(tiou=n
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=me%5Cn&la=greek&can=me%5Cn0&prior=e)gw%5C
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=ga%5Cr&la=greek&can=ga%5Cr0&prior=me%5Cn
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=u%28p%27&la=greek&can=u%28p%270&prior=ga%5Cr
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=a%29belteri%2Fas&la=greek&can=a%29belteri%2Fas0&prior=u(p%27
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=w%29%2F%7Cmhn&la=greek&can=w%29%2F%7Cmhn0&prior=a)belteri/as
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=dei%3Dn&la=greek&can=dei%3Dn0&prior=w)/%7Cmhn
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=ta%29lhqh%3D&la=greek&can=ta%29lhqh%3D0&prior=dei=n
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=le%2Fgein&la=greek&can=le%2Fgein0&prior=ta)lhqh=
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=peri%5C&la=greek&can=peri%5C0&prior=le/gein
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=e%28ka%2Fstou&la=greek&can=e%28ka%2Fstou0&prior=peri%5C
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=tou%3D&la=greek&can=tou%3D1&prior=e(ka/stou
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=e%29gkwmiazome%2Fnou&la=greek&can=e%29gkwmiazome%2Fnou0&prior=tou=
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=kai%5C&la=greek&can=kai%5C1&prior=e)gkwmiazome/nou
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=tou%3Dto&la=greek&can=tou%3Dto0&prior=kai%5C
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=me%5Cn&la=greek&can=me%5Cn1&prior=tou=to
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=u%28pa%2Frxein&la=greek&can=u%28pa%2Frxein0&prior=me%5Cn
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=e%29c&la=greek&can=e%29c0&prior=u(pa/rxein
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=au%29tw%3Dn&la=greek&can=au%29tw%3Dn0&prior=e)c
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=de%5C&la=greek&can=de%5C0&prior=au)tw=n
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=tou%2Ftwn&la=greek&can=tou%2Ftwn0&prior=de%5C
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=ta%5C&la=greek&can=ta%5C1&prior=tou/twn
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=ka%2Fllista&la=greek&can=ka%2Fllista0&prior=ta%5C
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=e%29klegome%2Fnous&la=greek&can=e%29klegome%2Fnous0&prior=ka/llista
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=w%28s&la=greek&can=w%28s1&prior=e)klegome/nous
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=eu%29prepe%2Fstata&la=greek&can=eu%29prepe%2Fstata0&prior=w(s
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=tiqe%2Fnai&la=greek&can=tiqe%2Fnai0&prior=eu)prepe/stata

Miscelanea Filosofica apxn Revista Electrénica

Cuatrimestral | Facultad de Humanidades, Campus VI | ISSN: 2594-1755
Afio VIII| Numero 24 | Mayo-Agosto 2025

ARTICULO

Por otro lado, el concepto de alegoria es muy amplio, en la introduccién de
su texto Allegory. The Theory of a Symbolic Mode Angus Fletcher nos advierte que una

gran variedad de textos pueden ser considerados como alegoricos:

An allegorical mode of expression characterizes a quite extraordinary variety of
literary kinds: chivalric or picaresque romances and their modern equivalent, the
“western,” utopian political satires, quasi-philosophical anatomies, personal attacks
in epigrammatic form, pastorals of all sorts, apocalyptic visions, encyclopedic epics
containing summas of true and false learning, naturalistic muck- raking novels
whose aim is to propagandize social change, imaginary voyages like Lucian’s The
True History Swift’s Gulliver’s Travels, Verne’s A Journey to the Center of the Earth,
or Henri Michaux’s Voyage en Grande Garabagne, detective stories in both the 112

genteel whodunit and the hard-boiled Hammett-Chandler styles, fairy tales (many of

which are “cautionary tales”).

Esta situacion hace necesario delimitar la forma en que entendemos la
alegoria. Literalmente la palabra alegoria significa “hablar de otra manera” (de

AAAog: otro y dyogeverv: hablar en publico, decir, declarar).

Todo indica que el primero en hacer una interpretacion alegdrica fue
Tedgenes de Regio que vivio en el siglo VI a. C. y lo hizo al considerar los mitos que

aparecen en las obras homéricas':

! Para Tedgenes los mitos homéricos, expresan las fuerzas de la naturaleza.

\WIURA EN g
St~




Miscelanea Filosofica apxn Revista Electrénica

Cuatrimestral | Facultad de Humanidades, Campus VI | ISSN: 2594-1755
Afio VIII| Numero 24 | Mayo-Agosto 2025

ARTICULO

Theagenes (2) of ‘Rhegium (fl. ¢.525 BC), grammarian and Homeric critic (see
homer). Ancient sources claim him as the first both to raise questions of style
(‘EAAnviouds, 'Hellenism'; see Greek language, § 1.3) and to defend Homer's
account of the strife of the gods (Il. 20) as an ‘allegory of the 'strife' of the
natural elements.(Hornblower y Spawforth, The Oxford Classical Dictionary,
1493)

Sin embargo, como es de esperarse, Tedgenes no construy6 una teoria sobre
la alegoria, simplemente estaba siguiendo su sentido etimolédgico, “hablar de otra
manera”; a pesar de ello, su accion determind la manera en que entendemos

actualmente la alegoria.

113
En su texto Metaphor, Allegory and the the Classical Tradition, Boy-Stones,

citando la tradicion retdrica (en concreto Demetrio, Quintiliano y Ciceron) recuerda

que la alegoria fue interpretada como metafora:

Y uno de sus indicios mas significativos hacia la posible existencia de una
explicacion mas completa de la metafora, una explicacion que adaptaron y
restringieron a sus propios intereses particulares, se encuentra en la
definicion de alegoria que ofrecen, pues la alegoria, afirman, es en si misma

una forma de metéafora (Boy-Stones 2, 2003)>.

2 La traduccion es nuestra.

\WIURA EN g
St~




Miscelanea Filosofica apxn Revista Electrénica

Cuatrimestral | Facultad de Humanidades, Campus VI | ISSN: 2594-1755

Afio VIII| Numero 24 | Mayo-Agosto 2025
ARTICULO

1
Con lo dicho sobre la alegoria hasta aqui, podemos decir que ella forma parte
del lenguaje indirecto (hablar de otra manera) y es “un flujo” de metaforas, lo cual
nos pone en el camino de considerarla como figura potencialmente argumentativa.
En este sentido, seguiremos el tratamiento que le da Perelman a las metéforas y las

analogias; a pesar de que el francés tiene sus reservas en ello:

Toda analogia -fuera de las que se presentan en formas rigidas, como la
alegoria, la parabola- se convierte espontaneamente en metafora. (Perelman,

1989, 616)

Creemos que es posible reconocer la analogia que esta atras de la metafora
principal, a partir de la cual se extiende la alegoria; y agregando el paralelismo entre

dos realidades como lo sostiene Angus Fletcher en su texto ya citado: 114

THE traditional rhetoric set forth by Cicero, Quintilian, and the Renaissance
rhetoricians asserts that allegory is a sequence of submetaphors which amount in
aggregate to one single, continued, “extended” metaphor. This is formally correct, to

the extent that the poet is giving us two large-scale meanings for one.

Part of the function of an allegory is to make you feel that two levels of being
correspond to each other in detail and indeed that there is some underlying reality,
something in the nature of things, which makes this happen... But the effect of
allegory is to keep the two levels of being very distinct in your mind though they

interpenetrate each other in so many details. (Fletcher, 1964, 70)

\WIURA EN g
St~




Miscelanea Filosofica apxn Revista Electrénica

Cuatrimestral | Facultad de Humanidades, Campus VI | ISSN: 2594-1755
Afio VIII| Numero 24 | Mayo-Agosto 2025

ARTICULO

En nuestro trabajo veremos cémo las metaforas son extendidas por sub-
metaforas y analogias, pero, siempre conservando dos niveles claramente

diferenciados.

2. Laalegoria del Vastago del Bien y de Linea

Boy-Stones, nos dice que el concepto de alegoria es antiguo y esta relacionado con
el pensamiento filosofico, que veia en ella una forma de expresar algo profundo;
apunta entonces, que el lugar para buscar el significado de este concepto es entre los
tilésofos, que a diferencia de los retoricos, no sélo veian un recurso literario sino la

forma de decir algo mas de lo que se podia expresar de manera directa: 115

Sin embargo, el concepto en si no parece haberse originado con los retoricos:
podria decirse que derivaba de la antigua practica de los poetas; sin duda se
referia a un principio exegético que habian empleado durante siglos los
fildsofos que veian significados mas profundos en textos que parecian «decir
algo mas». Y sila reflexion tedrica sobre la alegoria comenzd con los filosofos,
siempre siguid siendo, no exclusivamente, pero caracteristicamente, una
herramienta de los filosofos. Si hemos de entender el pensamiento antiguo
sobre la alegoria, entonces, el lugar obvio al que debemos dirigirnos es a los

textos filosdficos®.(Boy-Stone, 2003, 3)

3 La traduccion es nuestra.

\WIURA EN £
St~




Miscelanea Filosofica apxn Revista Electrénica

Cuatrimestral | Facultad de Humanidades, Campus VI | ISSN: 2594-1755
Afio VIII| Numero 24 | Mayo-Agosto 2025

ARTICULO

De modo similar, creemos que para reconocer el papel argumental de la
alegoria hay que dirigirse a los textos filoséficos, por ello elegimos dos pasajes de la
Repuiblica de Platon, los comprendidos entre el 506d6 al 509¢4 y del 509d7 al 511d6
donde se encuentran las alegorias del vdstago del bien y de la linea, centrandonos en

su funcién argumental.

La primera de estas alegorias se presenta dentro de una discusion sobre los
“estudios superiores” (justicia, moderacion, valentia y sabiduria) que deben seguir
los guardias y gobernantes de la Republica (504a), pero, Sdcrates afirma que hay un
“estudio supremo”: el del bien (505a) a partir del cual todos los demas adquieren su
valor; esto despierta en Glaucon la curiosidad por saber qué es el bien. “[...]. Pero
ta, Socrates, jqué dices que es el bien? ;Ciencia, placer o alguna otra cosa?” (dAAx
oL 31, @ LaKeaTeS, MOTEQOV ETUOTIUNV TO YOOV @r)c elvaL 1 1dovrv, 1] dAA0 TL =

TIAQX TAVTX;)

Socrates hace notar que este estudio se refiere al Bien en si (la idea de Bien),
por lo que hay que descartar el placer; pero luego agrega que en el momento actual

no puede hablar del Bien en si:

Pero dejemos por ahora, dichosos amigos, lo que es en si mismo el Bien;
pues me parece demasiado como para que el presente impulso permita en

este momento alcanzar lo que juzgo de él. En cuanto a lo que parece un

\WIURA EN g
St~



https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=a%29lla%5C&la=greek&can=a%29lla%5C0&prior=e)/fh
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=su%5C&la=greek&can=su%5C0&prior=a)lla%5C
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=dh%2F&la=greek&can=dh%2F0&prior=su%5C
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=w%29%3D&la=greek&can=w%29%3D0&prior=dh/
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=*sw%2Fkrates&la=greek&can=*sw%2Fkrates0&prior=w)=
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=po%2Fteron&la=greek&can=po%2Fteron0&prior=*sw/krates
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=e%29pisth%2Fmhn&la=greek&can=e%29pisth%2Fmhn0&prior=po/teron
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=to%5C&la=greek&can=to%5C0&prior=e)pisth/mhn
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=a%29gaqo%5Cn&la=greek&can=a%29gaqo%5Cn0&prior=to%5C
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=fh%5C%7Cs&la=greek&can=fh%5C%7Cs0&prior=a)gaqo%5Cn
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=ei%29%3Dnai&la=greek&can=ei%29%3Dnai0&prior=fh%5C%7Cs
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=h%29%5C&la=greek&can=h%29%5C0&prior=ei)=nai
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=h%28donh%2Fn&la=greek&can=h%28donh%2Fn0&prior=h)%5C
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=h%29%5C&la=greek&can=h%29%5C1&prior=h(donh/n
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=a%29%2Fllo&la=greek&can=a%29%2Fllo0&prior=h)%5C
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=ti&la=greek&can=ti0&prior=a)/llo
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=para%5C&la=greek&can=para%5C0&prior=ti
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=tau%3Dta&la=greek&can=tau%3Dta0&prior=para%5C

Miscelanea Filosofica apxn Revista Electrénica

Cuatrimestral | Facultad de Humanidades, Campus VI | ISSN: 2594-1755
Afio VIII| Numero 24 | Mayo-Agosto 2025

ARTICULO

vastago del Bien* y lo que mas se le asemeja, en cambio, estoy dispuesto a

hablar, si os place a vosotros; si no, dejamos la cuestion.

-Habla, entonces, y nos debes para otra oportunidad el relato acerca del

padre.

€0t Tdyabov EdowUeV TO VUV elval—TAEOV YAQ HOL QALVETAL T) KATA TV
naEovoav OPUNYV Epucéodat Tov ye dokoLVTOG €Ol T VOV —OG O¢ €Kyovog
TE TOL AYABOOL @alveTal Kal OHOLOTATOS £Kelvw, Aéyetv €0€Aw, el kal DUV
piAov, eLdE pr), €av.

AAA’, €pn, Aéye: elg avO1G YO TOL TATOOG ATIOTELOELS TNV OU)YTOLV.

Aqui aparece la primera alegoria que analizaremos. Como dijimos la alegoria 117
se presenta como una metafora extendida, aqui atenderemos sélo a la principal: el

vastago del bien.

Entenderemos las metéforas, en el sentido de Perelman, como analogias

condensadas, pero ;qué es esto? Un ejemplo de cdmo se construyen lo aclarara.

Partamos de la siguiente analogia: La mariana es a la noche como la juventud a la

vejez.
Descomponiendo la analogia:

(A) Vejez/ (B) vida, que leemos la vejez es a la vida.

4 Los subrayados son nuestros.

\WIURA EN £y
St~

:(' \ =



https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=e%29sti%5C&la=greek&can=e%29sti%5C0&prior=%5D
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=ta%29gaqo%5Cn&la=greek&can=ta%29gaqo%5Cn0&prior=e)sti%5C
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=e%29a%2Fswmen&la=greek&can=e%29a%2Fswmen0&prior=ta)gaqo%5Cn
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=to%5C&la=greek&can=to%5C0&prior=e)a/swmen
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=nu%3Dn&la=greek&can=nu%3Dn0&prior=to%5C
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=ei%29%3Dnai&la=greek&can=ei%29%3Dnai0&prior=nu=n
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=ple%2Fon&la=greek&can=ple%2Fon0&prior=ei)=nai
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=ga%2Fr&la=greek&can=ga%2Fr0&prior=ple/on
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=moi&la=greek&can=moi0&prior=ga/r
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=fai%2Fnetai&la=greek&can=fai%2Fnetai0&prior=moi
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=h%29%5C&la=greek&can=h%29%5C0&prior=fai/netai
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=kata%5C&la=greek&can=kata%5C0&prior=h)%5C
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=th%5Cn&la=greek&can=th%5Cn0&prior=kata%5C
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=parou%3Dsan&la=greek&can=parou%3Dsan0&prior=th%5Cn
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=o%28rmh%5Cn&la=greek&can=o%28rmh%5Cn0&prior=parou=san
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=e%29fike%2Fsqai&la=greek&can=e%29fike%2Fsqai0&prior=o(rmh%5Cn
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=tou%3D&la=greek&can=tou%3D0&prior=e)fike/sqai
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=ge&la=greek&can=ge0&prior=tou=
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=dokou%3Dntos&la=greek&can=dokou%3Dntos0&prior=ge
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=e%29moi%5C&la=greek&can=e%29moi%5C0&prior=dokou=ntos
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=ta%5C&la=greek&can=ta%5C0&prior=e)moi%5C
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=nu%3Dn&la=greek&can=nu%3Dn1&prior=ta%5C
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=o%28%5Cs&la=greek&can=o%28%5Cs0&prior=nu=n
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=de%5C&la=greek&can=de%5C0&prior=o(%5Cs
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=e%29%2Fkgono%2Fs&la=greek&can=e%29%2Fkgono%2Fs0&prior=de%5C
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=te&la=greek&can=te0&prior=e)/kgono/s
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=tou%3D&la=greek&can=tou%3D1&prior=te
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=a%29gaqou%3D&la=greek&can=a%29gaqou%3D0&prior=tou=
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=fai%2Fnetai&la=greek&can=fai%2Fnetai1&prior=a)gaqou=
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=kai%5C&la=greek&can=kai%5C0&prior=fai/netai
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=o%28moio%2Ftatos&la=greek&can=o%28moio%2Ftatos0&prior=kai%5C
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=e%29kei%2Fnw%7C&la=greek&can=e%29kei%2Fnw%7C0&prior=o(moio/tatos
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=le%2Fgein&la=greek&can=le%2Fgein0&prior=e)kei/nw%7C
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=e%29qe%2Flw&la=greek&can=e%29qe%2Flw0&prior=le/gein
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=ei%29&la=greek&can=ei%290&prior=e)qe/lw
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=kai%5C&la=greek&can=kai%5C1&prior=ei)
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=u%28mi%3Dn&la=greek&can=u%28mi%3Dn0&prior=kai%5C
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=fi%2Flon&la=greek&can=fi%2Flon0&prior=u(mi=n
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=ei%29&la=greek&can=ei%291&prior=fi/lon
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=de%5C&la=greek&can=de%5C1&prior=ei)
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=mh%2F&la=greek&can=mh%2F0&prior=de%5C
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=e%29a%3Dn&la=greek&can=e%29a%3Dn0&prior=mh/
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=a%29ll%27&la=greek&can=a%29ll%270&prior=e)a=n
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=e%29%2Ffh&la=greek&can=e%29%2Ffh0&prior=a)ll%27
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=le%2Fge&la=greek&can=le%2Fge0&prior=e)/fh
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=ei%29s&la=greek&can=ei%29s0&prior=le/ge
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=au%29%3Dqis&la=greek&can=au%29%3Dqis0&prior=ei)s
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=ga%5Cr&la=greek&can=ga%5Cr0&prior=au)=qis
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=tou%3D&la=greek&can=tou%3D2&prior=ga%5Cr
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=patro%5Cs&la=greek&can=patro%5Cs0&prior=tou=
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=a%29potei%2Fseis&la=greek&can=a%29potei%2Fseis0&prior=patro%5Cs
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=th%5Cn&la=greek&can=th%5Cn1&prior=a)potei/seis

Miscelanea Filosofica apxn Revista Electrénica

Cuatrimestral | Facultad de Humanidades, Campus VI | ISSN: 2594-1755
Afio VIII| Numero 24 | Mayo-Agosto 2025

ARTICULO

(C) Noche/ (D) dia, que leemos la noche es al dia.

De aqui podemos construir metaforas que “condensan” los elementos de la

analogia:

A partir de la analogia: A es a B como C es a D, la metafora tomara la forma:
"A de D", "C de B"; “A es C” A partir de la analogia "la vejez es a la vida lo
que lanoche es al dia", se derivaran las metaforas: "la vejez del dia" “la noche

de la vida" o "la vejez es una noche". (Perelman, 1977, 161)

Si es posible tratar la metafora “el vastago del bien” con este mismo
procedimiento, entonces existe una analogia que esta “detras” de dicha metafora,

tratemos de averiguar cudl es: 118

“Vastago” no es de la misma familia semantica que “Bien”, uno pertenece a
las relaciones de parentesco y el otro es un valor, por lo pronto tendriamos el

siguiente esquema:
Vastago/
Bien /

Hagamos una primera sustitucion, “vastago” por “hijo”®; tenemos ahora:
hijo/__, mas adelante (508a9) queda claro que el hijo es el Sol; ahora tenemos todos

los elementos de la alegoria: hijo, sol, padre y Bien.

5 La palabra que usa es é&kyovog que puede significar descendiente, hijo, nieto, pariente, entre otros.
(Pabon,1967, 184). Preferimos “hijo” por el uso de mtatog de la tltima linea del parrafo citado.

\WIURA EN £y
St~

:(' \ =




Miscelanea Filosofica apxn Revista Electrénica

Cuatrimestral | Facultad de Humanidades, Campus VI | ISSN: 2594-1755
Afio VIII| Numero 24 | Mayo-Agosto 2025

ARTICULO

El sol/ hijo
El Bien/ padre
El sol es al hijo como el Bien es al padre.

Haciendo la condensacion B de D, tenemos el hijo del Bien; esta metafora se va
a prolongar en una serie de analogias y metaforas, pero, guardando siempre dos

lineas perfectamente separadas.
La analogia que se desprende directamente de la alegoria es:
El hijo/ mundo sensible (el hijo es al mundo sensible)
Bien (padre)/ mundo inteligible (el Bien es al mundo inteligible)
119
El hijo es al mundo sensible como el Bien es al mundo inteligible.

Y de aqui otras: ojo/alma, vision/inteligencia, opinion/ciencia, objetos/ideas

Hasta aqui hemos mostrado la posibilidad de tratar a la alegoria como una
metafora sostenida y su manejo como alegoria condensada, antes de presentar su

papel argumental, haremos lo mismo con la alegoria de la linea.

3. Laalegoria de la linea

La alegoria de la linea aparece en la seccion 509d al 511d6 del mismo libro VL

\WIURA EN £y
X\

\ =




Miscelanea Filosofica apxn Revista Electrénica

Cuatrimestral | Facultad de Humanidades, Campus VI | ISSN: 2594-1755
Afio VIII| Numero 24 | Mayo-Agosto 2025

ARTICULO

En 509d Sécrates recupera el sentido de la alegoria anterior recalcando que
son dos los dambitos que constituyen lo que es “Piensa entonces, como deciamos,

cuales son los dos que reinan: uno, el del género y ambito inteligibles...”
En 509d7 se presenta la alegoria:

Toma ahora una linea dividida en dos partes desiguales; divide nuevamente
cada seccion segin la misma proporcion, la del género de lo que se ve y otra
la del que se intelige, y tendras distinta oscuridad y claridad relativas; asi

tenemos primeramente, en el género de lo que se ve, una seccion de imagenes.

WOTIEQ TOLVLV YOaUUNV dixa TeTUNUéVNV AaBwV Avioa TUHATR, TTAALY T

EUVE EKATEQOV TO TUNHA AV TOV AUTOV AGYOV, TO TE TOL OQWHEVOL YEVO

UG Kal TO TOL VOOUUEVOD, kal 0oL é0tatl oagnveia kal aoagela TEOg GAAN 120

Aot &V Hev 1@ 0QWHEVE TO HEV ETEQOV TUTUA ElkOVEG—

Aéyw D& TaG elKOVAG TEWTOV

Lo que es se puede dividir en dos ambitos lo inteligible y lo sensible como
podemos dividir una linea en dos secciones.

La analogia seria:

La divisibilidad/ lo que es (La divisibilidad es a lo que es)

La divisibilidad/ a la linea (la divisibilidad es a la linea)

La divisibilidad es a lo que es como la divisibilidad es a la linea, luego, la

divisibilidad de la linea; en una elipsis “la linea”.

\WIURA EN g
St~



https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=w%28%2Fsper&la=greek&can=w%28%2Fsper1&prior=e)/xw
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=toi%2Fnun&la=greek&can=toi%2Fnun1&prior=w(/sper
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=grammh%5Cn&la=greek&can=grammh%5Cn0&prior=toi/nun
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=di%2Fxa&la=greek&can=di%2Fxa0&prior=grammh/n
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=tetmhme%2Fnhn&la=greek&can=tetmhme%2Fnhn0&prior=di/xa
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=labw%5Cn&la=greek&can=labw%5Cn0&prior=tetmhme/nhn
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=a%29%2Fnisa&la=greek&can=a%29%2Fnisa0&prior=labw/n
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=tmh%2Fmata&la=greek&can=tmh%2Fmata0&prior=a)/nisa
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=pa%2Flin&la=greek&can=pa%2Flin0&prior=tmh/mata
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=te%2Fmne&la=greek&can=te%2Fmne0&prior=pa/lin
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=te%2Fmne&la=greek&can=te%2Fmne0&prior=pa/lin
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=e%28ka%2Fteron&la=greek&can=e%28ka%2Fteron0&prior=te/mne
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=to%5C&la=greek&can=to%5C3&prior=e(ka/teron
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=tmh%3Dma&la=greek&can=tmh%3Dma0&prior=to/
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=a%29na%5C&la=greek&can=a%29na%5C0&prior=tmh=ma
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=to%5Cn&la=greek&can=to%5Cn0&prior=a)na/
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=au%29to%5Cn&la=greek&can=au%29to%5Cn0&prior=to/n
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=lo%2Fgon&la=greek&can=lo%2Fgon0&prior=au)to/n
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=to%2F&la=greek&can=to%2F0&prior=lo/gon
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=te&la=greek&can=te1&prior=to/
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=tou%3D&la=greek&can=tou%3D0&prior=te
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=o%28rwme%2Fnou&la=greek&can=o%28rwme%2Fnou0&prior=tou=
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=ge%2Fnous&la=greek&can=ge%2Fnous1&prior=o(rwme/nou
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=ge%2Fnous&la=greek&can=ge%2Fnous1&prior=o(rwme/nou
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=kai%5C&la=greek&can=kai%5C2&prior=ge/nous
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=to%5C&la=greek&can=to%5C4&prior=kai/
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=tou%3D&la=greek&can=tou%3D1&prior=to/
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=nooume%2Fnou&la=greek&can=nooume%2Fnou0&prior=tou=
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=kai%2F&la=greek&can=kai%2F0&prior=nooume/nou
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=soi&la=greek&can=soi1&prior=kai/
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=e%29%2Fstai&la=greek&can=e%29%2Fstai0&prior=soi
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=safhnei%2Fa%7C&la=greek&can=safhnei%2Fa%7C0&prior=e)/stai
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=kai%5C&la=greek&can=kai%5C3&prior=safhnei/a|
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=a%29safei%2Fa%7C&la=greek&can=a%29safei%2Fa%7C0&prior=kai/
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=pro%5Cs&la=greek&can=pro%5Cs0&prior=a)safei/a|
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=a%29%2Fllhla&la=greek&can=a%29%2Fllhla0&prior=pro/s
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=a%29%2Fllhla&la=greek&can=a%29%2Fllhla0&prior=pro/s
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=e%29n&la=greek&can=e%29n0&prior=a)/llhla
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=me%5Cn&la=greek&can=me%5Cn1&prior=e)n
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=tw%3D%7C&la=greek&can=tw%3D%7C0&prior=me/n
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=o%28rwme%2Fnw%7C&la=greek&can=o%28rwme%2Fnw%7C0&prior=tw=|
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=to%5C&la=greek&can=to%5C0&prior=%5d
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=me%5Cn&la=greek&can=me%5Cn0&prior=to/
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=e%28%2Fteron&la=greek&can=e%28%2Fteron0&prior=me/n
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=tmh%3Dma&la=greek&can=tmh%3Dma0&prior=e(/teron
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=ei%29ko%2Fnes&la=greek&can=ei%29ko%2Fnes0&prior=tmh=ma
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=le%2Fgw&la=greek&can=le%2Fgw0&prior=ei)ko/nes
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=de%5C&la=greek&can=de%5C0&prior=le/gw
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=ta%5Cs&la=greek&can=ta%5Cs0&prior=de/
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=ei%29ko%2Fnas&la=greek&can=ei%29ko%2Fnas0&prior=ta/s
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=prw%3Dton&la=greek&can=prw%3Dton0&prior=ei)ko/nas

' Miscelanea Filoséfica apxn Revista Electrénica

Cuatrimestral | Facultad de Humanidades, Campus VI | ISSN: 2594-1755
Afio VIII| Numero 24 | Mayo-Agosto 2025

ARTICULO

Al igual que en la alegoria del hijo del Bien, aqui la alegoria mantiene dos
niveles perfectamente diferenciados, apegandose a la imagen de la linea;
manteniendo la diferencia entre el mundo inteligible y el sensible, cada division de
ésta es una division de lo que es y de como lo conocemos. A diferencia con la alegoria
del Sol, aqui no se introducen otros elementos de comparacion (como en la alegoria
del Sol, ojos vista oido, seres vivos). Toda la prolongacion de la alegoria esta fincada

en la analogia entre la divisibilidad, la linea y lo que es.

Ahora tenemos las dos alegorias y hemos mostrado que se les puede tratar

como metaforas prolongadas y como condensaciones de analogias.

Veamos el papel argumental de ellas.

121

4. El papel argumental de la alegoria del vastago del bien

En la teoria que usaremos, el primer paso para reconocer la argumentacion es
detectar el punto de vista. Arriba ya dijimos que la primera alegoria se presenta en
la discusién sobre los estudios que deben realizar los guardianes y gobernantes de
la Reptiblica; después de conocer que el estudio supremo es el del Bien, se le pide a
Socrates que diga lo que es, pero Sdcrates se niega porque su impulso actual no le

permitird elevarse a esos niveles, por lo que les propone hablarles del hijo del Bien.

Al leer el pasaje podemos constatar que la negativa de hablar del Bien no es

del todo cumplida, es decir, si se habla del Bien, pero, de otra manera, de forma

\WIURA EN g
St~

\ =




Miscelanea Filosofica apxn Revista Electrénica

Cuatrimestral | Facultad de Humanidades, Campus VI | ISSN: 2594-1755
Afio VIII| Numero 24 | Mayo-Agosto 2025

ARTICULO

indirecta®, alegdrica; se habla de él en comparacién a los efectos que produce el Sol
en el mundo sensible. La discusién de los estudios superiores e incluso del Bien

como estudio supremo han quedado atras.

El punto de vista estd implicito, pero, se puede explicitar si atendemos la
sugerencia del mismo Sdcrates, hablar del Bien, pero, de otra manera: Podemos hablar
del Bien compardndolo con el Sol y un primer argumento seria, porque el Sol es el vistago
del Bien, esto es la alegoria, y un segundo argumento se presentaria en la analogia el
Sol es al mundo sensible como el Bien es al mundo inteligible, el argumento que justifica

la analogia es:
1. Podemos hablar del Bien comparandolo con el Sol 122
1.1a El Sol es el vastago del Bien

(1.1b") (Podemos hablar de las acciones del padre comparandolas con las del

vastago)

(1.1b'.1") (Las acciones del vastago y del padre son similares)

(1.1b".1".1") (Lo que hace el padre lo imita el vastago)

1.1b.1".1".1a El Bien le da su inteligibilidad, esencia y ser al mundo inteligible

1.1b.1".1.1b El sol le da su credibilidad, génesis y desarrollo al mundo sensible

¢ Parece que hablar directamente del Bien, no era la costumbre de Platén, hay que recordar el
comentario de Aristoxeno criticando su falta de claridad en el momento de anunciar su disertacion
(Aristox. Harm. 2.30).

\WIURA EN g
St~




| Misceldnea Filoséfica apyr Revista Electrénica

Cuatrimestral | Facultad de Humanidades, Campus VI | ISSN: 2594-1755
Afio VIII| Numero 24 | Mayo-Agosto 2025

ARTICULO

Hemos alcanzado nuestro primer objetivo. Ahora sabemos que la alegoria del
vdstago del Bien, si estd cumpliendo una funcion argumental, esta funcionado como

argumentos y por ello, se ubica en la etapa de argumentacion.
¢Qué pasa con su aspecto persuasivo?

Como sefialamos mas arriba, Platdn se niega a presentar lo que el Bien es, en
cambio les propone hablar del vastago del Bien, esto es una estrategia para
determinar el punto de inicio de su exposicion, no piensa en una demostracion
estricta del tema, sino a una analogia, traduce un concepto abstracto (la Idea de Bien)
a una experiencia accesible para Glaucon (la vista, la luz); usa un referente cotidiano
e innegable: todos experimentamos la luz solar y sus efectos en el mundo sensible.

Lo que ha hecho es una seleccion del potencial tematico. 123

Por otro lado, cabe preguntarnos por la declaracion de Socrates de que con
“el presente impulso” no alcanzara a decir lo que juzga del Bien; en el Banquete y el
Fedro, Platon nos lo presenta como un excelente improvisador de discursos, no
parece verosimil que aqui le faltaron recursos para la exposicion del Bien. Su
eleccidn de presentacion tiene que ver mas por consideracion a su auditorio, adopta
su explicacion al nivel cognitivo de sus interlocutores: no define directamente el
Bien, sino que lo pone en relacion con algo sensible, guiando progresivamente al
oyente desde lo conocido (el sol) hacia lo desconocido (la Idea de Bien). Tenemos
una clara adaptacion a la demanda de la audiencia.

En lo que respecta de la explotacion de los recursos de presentacion, el

lenguaje no es técnico ni formal, sino narrativo, el recurso estilistico central es la

\WIURA N
St~




' Miscelanea Filoséfica apxn Revista Electrénica

Cuatrimestral | Facultad de Humanidades, Campus VI | ISSN: 2594-1755
Afio VIII| Numero 24 | Mayo-Agosto 2025

ARTICULO

alegoria y su prolongacion en metaforas y analogias (la mas importante es “el Bien
es al alma lo que el sol es a los ojos”). Este estilo de presentacion facilita la
memorizacion y la fuerza persuasiva, a la vez que mantiene la apariencia de

razonabilidad (la alegoria no es arbitraria, sino sistematica).

5. El papel argumental de la alegoria de la Linea

Para nuestro trabajo es importante contestar una pregunta jexiste alguna relacion
entre esta alegoria y la anterior? Si la respuesta es afirmativa, ;qué dejo Socrates por

decir?; si es negativa, jcudl es el nuevo tema que se abre?

Quiza sea mejor iniciar por la segunda pregunta y no centrarnos en Socrates 124
sino en su interlocutor Glaucén. En 509c se lee: “Y Glaucon se echd a reir: -iApolo! -
exclamo- jQué elevacion demoniaca!” (kat 6 F'Aavkwv paAa yeAoiws, AmoAAov,
£, datpoviag VTepPoANgc.)’; en la interpretacion de Darrell Dobbs (Dobbs, 2025,

173), Glaucon no ha comprendido del todo la alegoria del Sol y la expresion citada,

hay que interpretarla como una especie de burla o al menos de incredulidad:

In context, this geometric exercise serves to remediate the underlying deficiency
responsible for Glaucon’s failure to grasp Socrates’ first image, the Sun. Glaucon
rejected that image, ridiculing its culminating analogy as a mad exaggeration

(darpoviac vrepPoAne, 509b2-c2). So, a different image is needed.

7 Otra posible traduccion es: Y Glaucon, muy ridiculamente, dijo: ‘jApolo!, (qué) exceso de divinidad

\WIURA EN g
St~



https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=kai%5C&la=greek&can=kai%5C0&prior=%5D
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=o%28&la=greek&can=o%280&prior=kai%5C
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=*glau%2Fkwn&la=greek&can=*glau%2Fkwn0&prior=o(
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=ma%2Fla&la=greek&can=ma%2Fla0&prior=*glau/kwn
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=geloi%2Fws&la=greek&can=geloi%2Fws0&prior=ma/la
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=*%29%2Fapollon&la=greek&can=*%29%2Fapollon0&prior=geloi/ws
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=e%29%2Ffh&la=greek&can=e%29%2Ffh0&prior=*)/apollon
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=daimoni%2Fas&la=greek&can=daimoni%2Fas0&prior=e)/fh
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=u%28perbolh%3Ds&la=greek&can=u%28perbolh%3Ds0&prior=daimoni/as

- Miscelanea Filoséfica apxn Revista Electronica

Cuatrimestral | Facultad de Humanidades, Campus VI | ISSN: 2594-1755
Afio VIII| Numero 24 | Mayo-Agosto 2025

ARTICULO

La interpretacidn parece firme, porque en 509¢5 dice: “-Esta bien; de ningin
modo te detengas, sino prosigue explicando la similitud respecto del sol, si es que te
queda algo por decir.” (kal pndapws y’, £€@n, mavomn, el un T, AAAX TV TTEQL TOV
NAlov opootnTa av dellwv, el mn anoAeinels.); las palabras de Glaucon hacen
pensar a SOcrates que debe cambiar la estrategia y al igual que al Siervo de Mendn,

hacerlo participar de la construccion del argumento, afirma Dobbs:

...a different image is needed. But this time Glaucon must acquire a personal stake in
the image by collaborating in its completion. Through his own work of mathematical
construction, Glaucon invests himself in the Divided Line image and simultaneously

deepens his appreciation of proportionate reasoning and analogy. (Dobbs, 2025, 173)

Sin embargo, no es una repeticion de lo que ha dicho, sino, tomando una de las 125
relaciones que se desprenden de la primera analogia como corolario, avanza a

exponer lo que le habia quedado por decir. En 509d aparece tal corolario:

-Piensa entonces, como deciamos, cudles son los dos que reinan: uno, el del
género y ambito inteligibles; otro, el del visible, y no digo 'el del cielo' para
que no creas que hago juego de palabras. ;Captas estas dos especies, la visible

y la inteligible?

Es aqui donde aparece la alegoria: “Toma ahora una linea dividida en dos
partes desiguales” (womep Toivvv ypaupunv Oixa tetunuévny Aafwv dvioa
tunuata), e inmediatamente conecta con el corolario “divide nuevamente cada

seccion segin la misma proporcion, la del género de lo que se ve y otra la del que se

\WIURA EN g
St~



https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=w%28%2Fsper&la=greek&can=w%28%2Fsper1&prior=e)/xw
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=toi%2Fnun&la=greek&can=toi%2Fnun1&prior=w(/sper
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=grammh%5Cn&la=greek&can=grammh%5Cn0&prior=toi/nun
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=di%2Fxa&la=greek&can=di%2Fxa0&prior=grammh%5Cn
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=tetmhme%2Fnhn&la=greek&can=tetmhme%2Fnhn0&prior=di/xa
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=labw%5Cn&la=greek&can=labw%5Cn0&prior=tetmhme/nhn
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=a%29%2Fnisa&la=greek&can=a%29%2Fnisa0&prior=labw%5Cn
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=tmh%2Fmata&la=greek&can=tmh%2Fmata0&prior=a)/nisa

Miscelanea Filosofica apxn Revista Electrénica

Cuatrimestral | Facultad de Humanidades, Campus VI | ISSN: 2594-1755
Afio VIII| Numero 24 | Mayo-Agosto 2025

ARTICULO

intelige” (maAwv Téuve EkdTEpPOV TO TUNUA AV TOV QVTOV AOYOV, TO TE TOD OPWLEVOV

YEVOUG Kl TO TOD VOOVUEVOD).

La explicacion de esta transicion, creemos, se puede explicar si consideramos
que hay un cambio en la alegoria, pero, una cierta continuidad en la argumentacion;
ahora la metafora que se prolongara es la de la Linea, y la argumentacion tomara
como punto de vista el corolario; se produce asi, una “argumentacion dianoética”
donde la linea es el nexo entre lo visible y lo discursivo, la alegoria estaria en la etapa
argumentativa y funcionado como parte del argumentos que prueba que lo que es
esta dividido:

Mas arriba habiamos reconocido los géneros de lo inteligible y lo sensible

como lo que es, tomaremos esa denominacion para hacer mas breve el andlisis. 126

1. Lo que es divisible
1.1 La linea es divisible

(1.1") La linea es comparable a lo que es

El recurso de la linea permite a Glaucdn tener una imagen fija a partir de la

cual la argumentacion va construyendo la jerarquia de lo que es;

Asi como en la introduccién de la alegoria del vastago del Bien, se entrevia su
uso retdrico; aqui también podemos adelantar ese uso a partir del cambio de

alegoria, pues es una estrategia pedagogica la causa de su introduccion.

\WIURA EN g
St~



https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=pa%2Flin&la=greek&can=pa%2Flin0&prior=tmh/mata
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=te%2Fmne&la=greek&can=te%2Fmne0&prior=pa/lin
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=e%28ka%2Fteron&la=greek&can=e%28ka%2Fteron0&prior=te/mne
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=to%5C&la=greek&can=to%5C3&prior=e(ka/teron
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=tmh%3Dma&la=greek&can=tmh%3Dma0&prior=to%5C
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=a%29na%5C&la=greek&can=a%29na%5C0&prior=tmh=ma
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=to%5Cn&la=greek&can=to%5Cn0&prior=a)na%5C
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=au%29to%5Cn&la=greek&can=au%29to%5Cn0&prior=to%5Cn
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=lo%2Fgon&la=greek&can=lo%2Fgon0&prior=au)to%5Cn
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=to%2F&la=greek&can=to%2F0&prior=lo/gon
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=te&la=greek&can=te1&prior=to/
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=tou%3D&la=greek&can=tou%3D0&prior=te
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=o%28rwme%2Fnou&la=greek&can=o%28rwme%2Fnou0&prior=tou=
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=ge%2Fnous&la=greek&can=ge%2Fnous1&prior=o(rwme/nou
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=kai%5C&la=greek&can=kai%5C2&prior=ge/nous
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=to%5C&la=greek&can=to%5C4&prior=kai%5C
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=tou%3D&la=greek&can=tou%3D1&prior=to%5C
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=nooume%2Fnou&la=greek&can=nooume%2Fnou0&prior=tou=

' Miscelanea Filoséfica apxn Revista Electrénica

Cuatrimestral | Facultad de Humanidades, Campus VI | ISSN: 2594-1755
Afio VIII| Numero 24 | Mayo-Agosto 2025

ARTICULO

Por un lado, tenemos la seleccion del potencial tematico: Socrates elige un
modelo geométrico para explicar una estructura epistemolodgica y ontologica. Esto
tiene un doble efecto: la alegoria introduce proporciones y relaciones, no simples
metaforas; respeta la exigencia de claridad y sistematicidad del discurso racional y
proporciona un recurso visual (una linea dividida) hace comprensible una jerarquia

abstracta (opinidon—conocimiento) para un auditorio no especializado como Glaucon.

Respecto a la adaptacion a la demanda de la audiencia: Glaucén ha seguido
la alegoria del Sol, pero aun no comprende plenamente la estructura del
conocimiento; entonces Socrates adapta su estrategia: parte de un ejemplo familiar
(una linea geométrica, algo empirico pero regular), para llevarlo a un razonamiento
abstracto, sin que éste perciba una ruptura abrupta.

127

Finalmente, la explotacion de los recursos de presentacion. Socrates formula
la alegoria de una forma heuristica “Imagina una linea dividida en dos partes
desiguales...”, es decir invita a participar, a imaginar, a construir mentalmente la
figura a su interlocutor.

Conclusion

El recorrido realizado en este trabajo nos permite comprender que la argumentacién
filosofica platdnica no puede reducirse a un ejercicio logico formal, ni mucho menos
a un conjunto de proposiciones aisladas, sino que debe entenderse como un proceso
comunicativo en el que razén y persuasion coexisten en equilibrio. El marco de la
pragma-dialéctica nos ha ofrecido una herramienta tedrica para observar este

fendmeno: en la argumentacion de Platdon conviven, de manera estratégica, la

\WIURA EN g
St~




| Misceldnea Filoséfica apyr Revista Electrénica

Cuatrimestral | Facultad de Humanidades, Campus VI | ISSN: 2594-1755
Afio VIII| Numero 24 | Mayo-Agosto 2025

ARTICULO

dimension razonable, que busca resolver una diferencia de opinion mediante la
exposicion de argumentos, y la dimension retdrica, que busca hacerlos eficaces ante
un interlocutor concreto. A partir de esta doble perspectiva, se revel6 que la alegoria
desempefia un papel crucial como recurso argumental indirecto, pues permite
sostener un discurso racional bajo una forma figurada, capaz de movilizar la

comprension del oyente y de guiarlo, paso a paso, hacia un acuerdo intelectual.

En ese sentido, el andlisis de las alegorias del Vastago del Bien y de la Linea
demuestra que Platon maneja de manera consciente lo que la teoria moderna de la
argumentacion denomina maniobrar estratégico. Socrates, portavoz del autor,
selecciona cuidadosamente los topicos que pueden resultar aceptables y
comprensibles para su auditorio, adapta su exposicion al nivel cognitivo del
interlocutor y emplea recursos de presentacion que maximizan la claridad y el 2
impacto de su discurso. Asi, cuando se niega a hablar “directamente” del Bien y
propone, en cambio, hablar de su “véastago”, no evade el tema, sino que introduce
una estrategia argumentativa indirecta: presenta el contenido abstracto —la Idea de
Bien— bajo la forma sensible del Sol, trasladando la discusion del plano metafisico
al plano experiencial. Esta decision responde al equilibrio entre razonabilidad y
eficacia: el argumento conserva su estructura racional, pero su fuerza persuasiva se

incrementa al apoyarse en un referente compartido por todos los interlocutores, la

experiencia de la luz y la visién.

Del mismo modo, la alegoria de la Linea dividida funciona como una

prolongacién de la primera, pero con una intencién pedagodgica mas marcada. El

\WIURA N
St~




| Misceldnea Filoséfica apyr Revista Electrénica

Cuatrimestral | Facultad de Humanidades, Campus VI | ISSN: 2594-1755
Afio VIII| Numero 24 | Mayo-Agosto 2025

ARTICULO

cambio de alegoria obedece, como se ha mostrado, a la incomprension o
escepticismo de Glaucon frente a la explicacion anterior. SOcrates reorienta su
maniobra estratégica: pasa de la metafora organica del Sol-padre al modelo
geométrico de la Linea, con el fin de ofrecer una estructura proporcional y razonable
que muestre la jerarquia de los grados del ser y del conocimiento. Aqui la alegoria
no solo comunica, sino que organiza el razonamiento, al permitir que el interlocutor
visualice la correspondencia entre los niveles de realidad (visible e inteligible) y los
modos de conocimiento (opinidn y ciencia). En este contexto, la alegoria es a la vez
figura de pensamiento y modelo epistémico, lo que confirma su valor como

instrumento argumentativo.

La lectura pragma-dialéctica permite situar ambas alegorias en las etapas de
confrontacién y argumentacion de la discusion critica. En la confrontacion, Socrates -2
y Glaucdn establecen la diferencia de opinion respecto del Bien y acuerdan los
puntos de partida: la necesidad de comprenderlo sin abordarlo directamente. En la
etapa argumentativa, las alegorias actiian como argumentos indirectos que justifican
el punto de vista central: que el Bien es la causa tanto del ser como del conocimiento.

La alegoria del Sol muestra esta tesis a través de la relacion entre luz y vision; la de
la Linea la desarrolla mediante una gradaciéon que permite comprender la
progresion del pensamiento desde la opinidn hasta la ciencia. Ambas mantienen,
como subrayd Angus Fletcher, la coexistencia de dos niveles de sentido —el sensible

y el inteligible—, que se corresponden sin confundirse, lo cual confiere a la alegoria

su poder de mediacion entre lo visible y lo racional.

\WIURA N
St~




' Miscelanea Filoséfica apxn Revista Electrénica

Cuatrimestral | Facultad de Humanidades, Campus VI | ISSN: 2594-1755
Afio VIII| Numero 24 | Mayo-Agosto 2025

ARTICULO

A la luz de la teoria del maniobrar estratégico, estas alegorias revelan tres
operaciones fundamentales. En primer lugar, una seleccién del potencial tematico
que transforma conceptos abstractos en imagenes accesibles; en segundo lugar, una
adaptacion a la audiencia, que ajusta el discurso a la capacidad cognitiva del
interlocutor y garantiza su cooperacion dialogica; y, finalmente, una explotacion de
los recursos de presentacion, que dota al discurso de un tono heuristico, invitando
al oyente a participar activamente en la construccion del conocimiento. Socrates no
impone la verdad, sino que la escenifica en el didlogo, de modo que Glaucon pueda
descubrirla por si mismo. Este procedimiento constituye una verdadera pedagogia
argumentativa, donde la persuasion no se opone a la racionalidad, sino que la

completa.

130
Desde esta perspectiva, la alegoria deja de ser un adorno retdrico o un artificio

poético para convertirse en un mecanismo cognitivo y argumental. Al “hablar de
otra manera”, Platon logra decir lo que de otro modo seria indecible: lo que
trasciende la experiencia sensible sin perder conexién con ella. En este punto se
confirma la intuiciéon de Boy-Stones, quien recuerda que los filésofos vieron en la
alegoria no solo un recurso literario, sino una via para expresar significados mas
profundos. Platén, al servirse de la alegoria, no abandona la filosofia en favor del
mito, sino que pone el mito al servicio de la razon, en una estrategia que conjuga

logos y eikon, discurso y figura.

En conclusidn, el andlisis pragma-dialéctico muestra que las alegorias del

Libro VI de la Republica funcionan como recursos argumentales indirectos que

\WIURA EN g
St~




' Miscelanea Filoséfica apxn Revista Electrénica

Cuatrimestral | Facultad de Humanidades, Campus VI | ISSN: 2594-1755
Afio VIII| Numero 24 | Mayo-Agosto 2025

ARTICULO

permiten a Platén mantener el equilibrio entre la exigencia de razonabilidad y la
necesidad de eficacia comunicativa. El filosofo maniobra estratégicamente al
transformar lo invisible en visible, 1o abstracto en narrativo y lo racional en sensible,
sin perder el hilo argumental que conduce al conocimiento del Bien. La alegoria, asi
entendida, es una forma de razonamiento que opera simultdneamente en los planos
logico, dialéctico y retorico. Por ello, mas que un simple instrumento didactico,
constituye el nucleo del pensamiento argumentativo platonico: un modo de decir
que persuade porque razona y razona porque persuade. En el cruce entre claridad y
misterio, entre proporcion geométrica y fulgor solar, la alegoria platdnica se revela
como la forma mas alta de maniobrar estratégicamente en la filosofia: la de conducir

al alma del oyente hacia la verdad, sin imponerla, sino haciéndola ver.

131

Referencias

Aristoxeno de Tarento, Hefestion de Alejandria, y Ptolomeo, C. (2009). Métrica
(Biblioteca Clasica Gredos, Vol. 383). Gredos.

Boy-Stones, G. (2003). Metaphor, allegory, and the classical tradition: Ancient thought and

modern revisions. Oxford University Press.

Cross, R. C., & Woozley, A. D. (1964). Plato’s Republic: A philosophical commentary.

Palgrave Macmillan.

Dobbs, D. (2025). “Figuring Out Plato’s Divided Line.” Ancient Philosophy, vol. 45,
no. 2, 2025, pp. 373-393. DOL: 10.5840/ancientphil202545224

\WIURA EN g
St~

\ =




Miscelanea Filosofica apxn Revista Electrénica

Cuatrimestral | Facultad de Humanidades, Campus VI | ISSN: 2594-1755
Afio VIII| Numero 24 | Mayo-Agosto 2025

ARTICULO

Eggers Lan, C. (2003). El sol, la linea y la caverna (fragmentos). Buenos Aires: Editorial

de la Universidad de Buenos Aires.

Ferguson, A. S. (1921). Plato’s simile of light: The similes of the Sun and the Line.
The Classical Quarterly, 15(3-4), 131-152.
https://doi.org/10.1017/S0009838800015286

Fletcher, A. (1964). Allegory: The theory of a symbolic mode. Cornell University Press.

Hornblower S. y Spawforth A. (1999) The Oxford Classical Dictionary. Oxford

University Press.

Pabon, José. (1967) Diccionario Manual Griego. Griego Clasico-Espanol. Vox.

Barcelona
132
Perelman, C. (1977) El imperio retdrico. Norma. Colombia.

Perelman, C., & Olbrechts-Tyteca, L. (1989). Tratado de Argqumentacion. La nueva
Retorica. Gredos. Madrid

Platén. (1997). Repuiblica (J. Calonge Ruiz, Trad.). Gredos.
Platén. (1993). Banguete (M. Martinez Hernandez, Trad.). Gredos.

Van Eemeren, F. H., & Grootendorst, R. (2004). A systematic theory of arqumentation:

The pragma-dialectical approach. Cambridge University Press.

Van Eemeren, F. H. (2010). Strategic maneuvering in arqumentative discourse: Extending

the pragma-dialectical theory of argumentation. John Benjamins.

\WIURA EN £y
Nt %,




Miscelanea Filosofica apxn Revista Electrénica

Cuatrimestral | Facultad de Humanidades, Campus VI | ISSN: 2594-1755
Afio VIII| Numero 24 | Mayo-Agosto 2025

ARTICULO

Todos los fragmentos en griego fueron consultados en Tufts University / Perseus
Digital  Library. (n.d.).  Perseus  Digital  Library.  Recuperado de

https://www.perseus.tufts.edu/ 08/05/2025

133



https://www.perseus.tufts.edu/
https://www.perseus.tufts.edu/
https://www.perseus.tufts.edu/

