
 

69 

 

La multitud y su límite: ontología del común y economía de 

la deuda 

The multitude and its limit: ontology of the common and economics 

of debt 

 

Luis Alberto Jiménez Morales1 

Universidad Autónoma Metropolitana 

Correo Electrónico: ljimenezm@correo.xoc.uam.mx 

ORCID: https://orcid.org/0000-0001-9279-8854 

 

Resumen 

Este artículo analiza críticamente el concepto de multitud en el pensamiento de 

Antonio Negri y Michael Hardt, con el objetivo de examinar los límites 

contemporáneos de la producción de lo común en el capitalismo cognitivo-

financiero. A partir de una reconstrucción de la ontología de la multitud —arraigada 

en una lectura spinoziana de la potencia, el conatus y la singularidad—, se sostiene 

 
1Luis Alberto Jiménez Morales es doctor en Ciencias Sociales y Humanidades por la Universidad Autónoma Metropolitana, 

Unidad Cuajimalpa. Ha realizado estancias de investigación en Italia y cuenta con formación en teoría política clásica y 

contemporánea, fenomenología, marxismo y pensamiento italiano contemporáneo. 

Se desempeña como profesor-investigador en instituciones de educación superior en México, donde imparte docencia en 

licenciatura, maestría y doctorado en áreas vinculadas con filosofía política, teoría social, sociología del trabajo, subjetividad 

y metodología de la investigación. Ha sido profesor asociado de en la Universidad Autónoma Metropolitana. 

Es autor de artículos y reseñas publicados en revistas académicas arbitradas nacionales e internacionales, entre las que 

destacan trabajos sobre Spinoza, Hobbes, Marx, Negri, y Agamben. Sus líneas de investigación actuales se centran en la 

ontología política, el capitalismo cognitivo, la producción de subjetividad y los procesos de subjetivación.  

Correo electrónico:  

 

mailto:ljimenezm@correo.xoc.uam.mx
https://orcid.org/0000-0001-9279-8854


 

70 

 

que la multitud constituye una figura política de la cooperación social y del trabajo 

vivo que desborda las formas modernas de soberanía, representación y pueblo. Sin 

embargo, se argumenta que esta potencia no es ilimitada: bajo el neoliberalismo, la 

cooperación social y el general intellect se convierten simultáneamente en fuentes de 

productividad y en objetos privilegiados de captura. En diálogo con la crítica de 

Maurizio Lazzarato, el artículo plantea que la economía de la deuda opera como el 

dispositivo central de esta captura, organizando la subjetividad y la temporalidad. 

Finalmente, se propone una micropolítica del común, en diálogo con Nietzsche, 

como una praxis situada orientada a sustraer la producción de subjetividad de la 

captura financiera sin recaer en soluciones soberanas. 

 

Palabras clave: Multitud; Común; Producción biopolítica; Economía de la deuda; 

Subjetividad. 

 

Abstract  

This article offers a critical analysis of the concept of the multitude in the work of 

Antonio Negri and Michael Hardt in order to examine the contemporary limits of 

producing the common within cognitive–financial capitalism. By reconstructing the 

ontology of the multitude—grounded in a Spinozist reading of potentia, conatus, and 

singularity—the article argues that the multitude constitutes a political figure of 

social cooperation and living labor that exceeds modern forms of sovereignty, 



 

71 

 

representation, and “the people.” However, this political ontology is not unlimited. 

Under neoliberal conditions, social cooperation and the general intellect become 

simultaneously sources of productivity and privileged objects of capture. Drawing 

on Maurizio Lazzarato’s critique, the article proposes that the debt economy 

operates as the central dispositif of this capture by organizing subjectivity and 

temporality. Debt thus functions as an internal limit of the multitude, translating the 

power of the common into moral obligation and anticipatory obedience. Finally, the 

article advances a micropolitics of the common, in dialogue with Nietzsche, as a 

situated praxis aimed at subtracting subjectivity from financial capture without 

reverting to sovereign solutions. 

 

Keywords: Multitude; Common; Biopolitical production; Debt economy; 

Subjectivity. 

 

Introducción  

Reconocer que el capital es una relación social implica asumir que su reproducción 

depende de la producción de formas de vida, conductas y temporalidades. Entonces, 

si el capital se reproduce mediante la creación de plusvalor, su eficacia 

contemporánea ya no se limita a la fábrica ni a la mercancía, sino que se encuentra 

inmersa en el tejido social completo por medio de comunicación, afectos, 

cooperación y subjetividad. Metodológicamente, comenzar con el capital como 



 

72 

 

relación social permite analizar la producción biopolítica como el terreno en el que 

la dominación y la resistencia coinciden. El poder no se impone solamente sobre 

sujetos, sino que captura potencias previas (Foucault, 2011). 

En este horizonte se inscribe el concepto de multitud en Antonio Negri y 

Michael Hardt. Lejos de ser una categoría sociológica, la multitud designa una 

ontología política de la potencia. Es una composición abierta de singularidades que 

produce lo común y resiste a la unidad. El concepto se consolida en la trilogía 

Imperio, Multitud y Commonwealth, pero su arquitectura filosófica se remonta a la 

lectura spinoziana de Negri, particularmente en La anomalía salvaje y sus ensayos 

sobre el pensamiento spinoziano, donde la potencia se comprende como 

productividad inmanente del ser y como fuerza constituyente (Negri, 2021b; 

Berardi, 2012). En la época del trabajo inmaterial y la producción biopolítica, la 

multitud nombra así a la figura política de la cooperación social. El trabajo vivo 

excede las fronteras de la fábrica y produce directamente relaciones sociales, 

lenguajes y mundos. 

No obstante, el problema central de este artículo es que la potencia del común 

no es ilimitada. La multitud encuentra su límite histórico en las formas 

contemporáneas de captura que convierten la cooperación en circuitos de 

valorización. Este límite no deriva de una insuficiencia ontológica de la multitud, 

sino de la producción biopolítica de nuevas formas de sujeción.  Entonces, la 

hipótesis que recorre este artículo es que la financiarización y la economía de la 

deuda constituyen un dispositivo privilegiado de captura. A través de la deuda se 



 

73 

 

organiza el tiempo, moraliza la vida y se traduce la cooperación social en obligación. 

En este sentido, una lectura del concepto de multitud a través de la economía de la 

deuda, permite mostrar que el capitalismo contemporáneo gobierna tanto por 

soberanía como por gubernamentalidad: “No habrá jamás oposición entre el 

principio de soberanía y las técnicas de gubernamentalidad, entre lo político y la 

economía” (Lazzarato, 2015, p. 94). El Estado ya no articula la sociedad 

principalmente mediante derechos, sino a través de obligaciones. “El Estado no ha 

defendido a la sociedad; al contrario, le ha impuesto pagar, por medio de la 

fiscalidad y la austeridad, la racionalidad irracional del mercado” (Lazzarato, 2015, 

pp. 119-120). 

Consideramos que el objetivo del artículo sea doble. Por un lado, reconstruir 

la ontología de la multitud —su raíz spinoziana y la potencia constituyente en el 

pensamiento de Negri— para comprender por qué la cooperación social aparece 

como condición de emancipación. Por otro, señalar cómo en el capitalismo 

cognitivo-financiero, esa misma cooperación es capturada por dispositivos de 

deuda, evaluación y monetización (plataformas, algoritmos, finanzas), produciendo 

un sujeto endeudado que representa el límite interno del común. En este punto se 

vuelve necesario desplazar la cuestión hacia una micropolítica del común.  Una 

praxis situada de reconfiguración de afectos, hábitos y vínculos capaces de sustraer 

la cooperación a la captura. 

El texto se organiza en cinco apartados. El primero desarrolla la ontología de 

la multitud en Negri a partir de Spinoza (potencia, conatus, singularidad y 



 

74 

 

producción del común). El segundo sitúa a la multitud en la era del Imperio y la 

producción biopolítica, mostrando la ambivalencia entre potencia y captura. El 

tercero examina el pasaje del general intellect al capitalismo cognitivo-financiero, con 

énfasis en la cooperación social como fuerza productiva y en su apropiación 

mediante dispositivos algorítmicos. El cuarto analiza el sujeto endeudado como 

figura contemporánea de la sujeción, articulando la economía de la deuda con la 

producción de subjetividad neoliberal. Finalmente, el quinto propone una 

micropolítica del común —en diálogo con Nietzsche— como estrategia para 

sostener la potencia de la multitud sin ignorar su exposición permanente a la 

captura. 

 

I. Ontología de la multitud  

El proyecto político de la multitud surge de una oposición histórico-política entre 

los conceptos de pueblo y multitud (Hobbes, 2010). El concepto de pueblo remite a la 

unidad que subsume las diferencias —nación, Estado o soberanía—, por el contrario, 

la multitud designa una composición abierta de singularidades que se resiste a la 

unidad (Hardt y Negri, 2004; Virno, 2003; Spinoza, 2010). En el imaginario moderno, 

el pueblo es el sujeto político de la representación, “el pueblo es una forma de 

soberanía que lucha por reemplazar la autoridad estatal dominante y tomar el 

poder” (Hardt y Negri, 2004, p. 107). La multitud, emerge como el sujeto de la 

producción, pero que ha quedado relegada a los márgenes de la política moderna.   



 

75 

 

Para Negri, la multitud es la producción subjetiva material de una alternativa 

política, es decir, genera formas alternativas al margen de la figura política del 

pueblo. Se produce y se afirma en el interior del Imperio, resistiendo a través de su 

poder constituyente (Hardt y Negri, 2014; Hardt y Negri, 2004). Ciertamente, la 

multitud no se trata solamente de una categoría sociológica, sino ontológica. La 

multitud es el nombre de la productividad inmanente del ser, es decir, una potencia 

colectiva que antecede a toda forma de unidad.  En este sentido, la lectura que Negri 

realiza de Spinoza, permite comprender a la multitud como una ontología del hacer, 

en la que la potencia se despliega como una expresión de lo común.  Como menciona 

Negri: “el sujeto es el punto en el cual, en la figura individual o colectiva, la fuerza 

productiva del ser se muestra como identidad con la constitución de las figuras del 

ser” (Negri, 2015, p. 454).  El pensamiento spinoziano de la potencia no se orienta 

hacia la individualidad cerrada, sino hacia la singularidad modal, es decir, hacia 

aquella forma de existencia que expresa la potencia infinita del ser en un modo 

finito. Esta potencia no se agota en la autoconservación, sino que tiende a 

expandirse, componiendo relaciones, afectos y formas de cooperación.  

El pensamiento de la potencia como constitución no insiste tanto en la marca 

de la individualidad como en la de la singularidad modal, de la continua 

expansión de la potencia y de la tensión epistemológica y ontológica de la 

composición de lo común (Negri, 2021, p. 76). 

Spinoza define la causa sui como aquello cuya esencia implica la existencia: 

“Por causa de sí entiendo aquello cuya esencia implica la existencia, o, lo que es lo 



 

76 

 

mismo, aquello cuya naturaleza solo puede concebirse como existente” (Spinoza, 

2022, p. 55). Por esto, cada modo singular expresa una potencia que no necesita de 

una trascendencia externa para constituirse. La potencia es causa inmanente de su 

propia producción. La multitud se expresa como la actualización política de esa 

metafísica inmanente. Es la potencia común de los cuerpos que cooperan, una 

especie de causa sui colectiva que se produce.  

La cuestión del conatus en Spinoza remite directamente a la de las 

singularidades. La permanencia y cambio son explicados por el esfuerzo interno que 

cada cosa realiza para perseverar en su ser. En Ética III proposición 6, Spinoza afirma: 

“Cada cosa se enfuerza, cuanto está a su alcance, por perseverar en su ser” (Spinoza, 

2022: 220). Este esfuerzo no constituye una voluntad abstracta, sino una dinámica 

ontológica que expresa la potencia del ser. Como señala Aksoy (2021), 

ontológicamente hablando, el conatus spinoziano sostiene que el ser humano, al 

igual que toda cosa finita, se esfuerza esencialmente por preservar en su existencia.  

Ciertamente, el conatus no se limita a una tendencia biológica o psicológica de 

supervivencia, sino que atraviesa a las cosas singulares como expresión de una 

misma potencia común. “La potencia por la que las cosas singulares —y, por 

consiguiente, el hombre— conservan su ser es la misma potencia de Dios, o sea, de 

la Naturaleza” (Spinoza, 2022, p. 317). En el escolio de la proposición 9, Spinoza 

complementa: 

Este esfuerzo, cuando se refiere al alma sola se llama voluntad, pero cuando 

se refiere a la vez al alma y al cuerpo, se llama apetito; por ende, este no es 



 

77 

 

otra cosa que la esencia misma del hombre, de cuya naturaleza se siguen 

necesariamente aquellas cosas que sirven para su conservación (Spinoza, 

2022, p. 222).  

De este modo, el conatus, entendido como potencia activa y relacional, 

permite a Negri traducir la ontología spinoziana al terreno de la política. El esfuerzo 

por perseverar en el ser se convierte en una praxis de constitución colectiva, donde 

el ser no se conserva, sino que se produce. 

La fuerza productiva emana desde la infinidad del ser y sólo su organización 

está dada en el movimiento de lo infinito. Toda subordinación y 

ordenamiento de la fuerza productiva que no sea propio del movimiento 

autónomo de su fuerza constitutiva es negatividad, antagonismo, vacío. 

(Negri, 2015, p. 448).  

La perseverancia no es mera resistencia, sino una forma de producción de 

realidad, es decir, la potencia se produce en la creación de mundos. Así, el conatus 

expresa, una relación continua entre lo interior y lo exterior, entre la afección y la 

acción. No hay una separación entre sujeto y mundo. La potencia de actuar depende 

de las relaciones que el cuerpo puede sostener con otros cuerpos. Para Curley (1988), 

el conatus es la afirmación de la potencia en relación con aquello que se encuentra 

fuera del sujeto. En este sentido, la ética spinoziana es, como subraya Deleuze, una 

ética de la alegría, pues la alegría el indicio de aumento de la potencia, mientras que 

la tristeza señala su disminución. La ética spinoziana no prescribe normas 

trascendentes, sino que mide la vida en función de su capacidad de expandirse.  



 

78 

 

En Negri se encuentra una radicalización política. Si en Spinoza la alegría 

expresa el aumento de la potencia, en Negri esta alegría se vuelve una fuerza 

constituyente que impulsa la diferencia y el porvenir: “El ser es tensión temporal. Si 

la diferencia funda el porvenir, aquí el porvenir funda ontológicamente la diferencia. 

Esta relación, recíproca, es el tejido de la constitución. Y, entonces, cualitativamente, 

el ser es emancipación, es decir, de nuevo la perfección tendida hacia el tiempo 

futuro” (Negri, 2015, p. 455). 

De ahí que la actividad del conatus no sea solamente interior, sino relacional. 

Hübner (2018) ha mostrado que la agencia activa del conatus no provoca 

simplemente efectos en relación con su esencia, sino que implica una maximización 

del poder de actuar, un aumento de la capacidad de relación con otros cuerpos y de 

producir alegría. Entonces, la cuestión consiste en expandir la potencia y en apartar 

aquello que la reduce (Carriero,2011; Bennett, 1984). 

Spinoza sostiene que las afecciones de la substancia son activas. En Ética II 

proposición XVI señala: “La idea de afección, cualquiera que ésta sea, en cuya virtud 

el cuerpo humano es afectado por los cuerpos exteriores debe implicar la naturaleza 

del cuerpo humano y, a tiempo, la del cuerpo exterior” (Spinoza, 2022, p. 152). Este 

argumento suprime la separación entre interioridad y exterioridad, es decir, el 

cuerpo y el alma se afectan mutuamente en un mismo plano de inmanencia. El alma 

humana, a través de la afección, percibe su cuerpo y el de otros de un modo confuso, 

pues todos los cuerpos están en relación con otros cuerpos y están determinados a 

existir y a obrar de cierta manera (Jabase, 2021).  



 

79 

 

La perspectiva transindividual crítica de Spinoza comienza demostrando que la idea 

de un individuo autónomo es, en sí misma, producto de una ignorancia originaria. 

Los seres humanos no son un reino dentro de un reino, sino que continuamente 

influyen en sus relaciones con los demás y con el mundo, y son influidos por ellas 

(Read, 2016, p. 37). 

De este modo, la perseverancia del conatus depende de la potencia afectiva. 

El poder de ser afectado y de afectar. Spinoza concibe la autoconservación como un 

acto activo y dinámico. La esencia afectiva de cada ser se mantiene y se transforma 

al mismo tiempo. Aksoy considera que “las cosas están decididas a actuar por su 

conatus de manera que aseguren su supervivencia y promuevan su bienestar” 

(Aksoy, 2021, p. 116). El conatus no es mera conservación pasiva, sino afirmación de 

la potencia de actuar.  

Aunque Dios —o la Naturaleza— es la causa de todas las cosas, Spinoza deja 

un espacio para la autodeterminación del sujeto. Las cosas singulares no son meros 

efectos, sino modos que expresan activamente la potencia infinita. En Ética IV, 

proposición 22, afirma que el esfuerzo por conservarse es la esencia de la misma cosa, 

y en el corolario añade que el esfuerzo de conservación es el primero y único 

fundamento de la virtud. La virtud no podría definirse por la obediencia a una 

norma trascendente, sino por la capacidad de perseverar y aumentar la potencia del 

ser. Lo bueno y lo malo dejan de ser categorías morales trascendentes y se convierten 

en modulaciones ontológicas. 



 

80 

 

Por tanto, el conatus implica una representación interna del futuro. Señala una 

dirección consciente hacia la construcción activa de la realidad (Aksoy, 2021). Para 

Viljanen (2011), el conatus humano no actúa sin propósito, sino que su dirección 

tiende a tener ideas adecuadas que se dirigen a la expansión de la potencia. Spinoza 

lo expresa en la Demostración de la Ética parte III proposición 33: “Nos esforzamos 

cuanto podemos por imaginar una cosa que amamos por encima de las demás […]. 

Si la cosa es semejante a nosotros, nos esforzaremos […] en afectarla de alegría 

(Spinoza, 2022, p.250). Y añade en la Demostración de la proposición 34: “cuanto mayor 

imaginamos la alegría de qué es afectada la cosa amada por causa nuestra […], tanto 

mayor es la alegría que nos afecta” (p. 250).  

Así, Viljanen (2011) sostiene que el conatus tiene una connotación teleológica, 

puesto que su finalidad es la perseverancia del ser a través de la alegría. En este 

sentido, el conatus como singularidad no sólo preserva la existencia, sino que la 

produce activamente contra la tristeza, es decir, contra todo aquello que reduce la 

capacidad de actuar y de componer con otros. Negri lo muestra de forma apodíctica: 

“El poder es superstición, organización del miedo, no ser; la potencia, en cambio, es 

la afirmación colectiva del ser que se produce a sí mismo” (Negri, 2015, p. 452). Esta 

distinción entre poder y potencia define el horizonte constitutivo de la multitud.  

En la política de Spinoza la multitud es un cuerpo igualmente mixto y 

complejo que está compuesto por la misma lógica de clinamen y de encuentro. 

[…] la multitud es un cuerpo incluyente, en el sentido en que está abierto a 

encuentros con todos los demás cuerpos. La ontología constitutiva no parte 



 

81 

 

de la obediencia ni de la trascendencia, sino del hacer común (Hardt y Negri, 

2015, p. 59).  

Entonces, la multitud, como causa sui colectiva, no busca representar el poder, 

sino producir potencia; y es precisamente en esa productividad donde se juega su 

riesgo. A partir de aquí, la cuestión se desplaza hacia la subjetividad, en la forma en 

que el trabajo vivo de la multitud, en su esfuerzo por producir lo común, deviene 

también en el lugar donde el capital intenta capturar y gobernar la potencia. El 

cuerpo no solo representa la pobreza, sino la potencia.  

 

II. La multitud en la era del Imperio 

Hardt y Negri (2004) sostienen que toda forma de poder surge de la captura previa 

de una potencia de resistencia. La resistencia constituye un elemento productivo 

originario. En términos foucaultianos, la resistencia no se opone a la biopolítica, sino 

que la funda y el poder solo podría ser realizado sobre sujetos libres. Por ello, el 

trabajo inmaterial es precisamente biopolítico, pues produce directamente 

relaciones sociales y formas de vida. 

En estas coordenadas, Hardt y Negri (2011) critican la génesis de la dicotomía 

moderna entre lo público y lo privado, “controlado por los capitalistas o por el 

Estado, como si el común no existiera” (p. 285).  Esta exclusión en sí ya es un 

mecanismo de captura de la multitud. Cada mutación del capitalismo responde a 



 

82 

 

una invención del trabajo vivo. En este sentido, la reestructuración del capital es 

reactiva a la producción social que desborda sus márgenes de control. 

La multitud, a diferencia del pueblo —figura política del Uno—, se 

caracteriza por ser una composición abierta de singularidades que rechaza reducirse 

a la uniformidad (Hardt y Negri, 2004; Negri, 2015; Negri, 2022). En el 

Commonwealth, Hardt y Negri mencionan que, en los albores de la modernidad, la 

multitud hacía referencia a un cuerpo político que se constituía con independencia 

de la propiedad, no como una potencia subordinada, sino como potencia 

constituyente. Por ello, en Imperio, los autores afirman que “las fuerzas creativas de 

la multitud que sostienen el Imperio también son capaces de construir 

autónomamente un contraimperio” (Hardt y Negri, 2014, p. 17). La multitud no es 

exterior al Imperio, se constituye en el interior. 

La configuración contemporánea del trabajo vivo está atravesada por lo 

singular, plural y cooperante. “Con el término de multitud, […] designamos a un 

sujeto social activo, que actúa partiendo de lo común” (Hardt y Negri, 2004, p. 128). 

La producción social recorre el conjunto del tejido social, pues no se encuentra 

circunscrito al espacio de la fábrica, sino que abarca la vida entera. En las formas de 

producción dominantes —basadas en la información, los códigos, los saberes, las 

imágenes y los afectos— los productores requieren cada vez más grados de libertad, 

así como un acceso abierto al común, entendido como el conjunto de recursos 

materiales y simbólicos compartidos (Hardt y Negri, 2011. Con ello, la cooperación 



 

83 

 

aparece como una potencia social originaria que el capital captura, reorganiza y 

administra.  

[Los algoritmos] codifican cierta cantidad de conocimiento social (abstraído 

del elaborado por matemáticos, programadores y también de las actividades 

de los usuarios), pero no son valiosos en sí mismos. En la economía actual, su 

valor reside únicamente en que permiten la conversión de dicho 

conocimiento en valor de cambio (monetización) y su acumulación 

(Terranova, 2014, p. 383). 

Negri identifica en este proceso una mutación histórica del trabajo, “todas las 

formas de trabajo son socialmente productivas, producen en común y comparten 

también el potencial común de oportunidades de resistencia a la dominación del 

capital” (Hardt y Negri, 2004, p. 135). La cooperación se convierte —como señala 

Read (2016)— en fuente esencial de productividad. La subjetividad deviene en una 

función productiva, “la subjetividad se produce mediante la cooperación y la 

comunicación” (Hardt y Negri, 2004, p. 224) Incluso los pobres, migrantes o 

precarios, frecuentemente considerados excluidos, forman parte integral del circuito 

global de producción biopolítica (Hardt y Negri, 2015). 

En el plano ontológico, el Tratado Teológico-político de Spinoza menciona que 

el verdadero fin del Estado es la libertad (Spinoza, 2022). La multitud desarticula la 

política trascendental porque su potencia colectiva crea las condiciones de 

emancipación. 



 

84 

 

El ser es tensión temporal. Si la diferencia funda el porvenir, aquí el porvenir 

funda ontológicamente la diferencia. Esta relación, reciproca, es el tejido de la 

constitución. Y, entonces, cualitativamente, el ser es emancipación, es decir, 

de nuevo la perfección tendida hacia el tiempo futuro (Negri, 2015, p. 455).   

En el Tratado político, Spinoza desmonta todos los elementos trascendentales 

que el contractualismo moderno había insertado en la conformación de la 

comunidad política y que justificaban la transferencia del poder al soberano (Negri, 

2021). La lectura que realiza Negri destaca la posición anti-trascendentalista de 

Spinoza. Por ello, la multitud es necesariamente contrapoder: inmanencia que abre 

posibilidades frente al orden trascendental.  

Pero la potencia de la multitud no es ilimitada. El Imperio ha creado redes de 

control que dan forma a los afectos y gestionan la cooperación, “extiende 

globalmente la red de jerarquías y divisiones que mantienen el orden mediante 

nuevos mecanismos de control y de conflicto constante” (Hardt y Negri, 2004, p. 15). 

No obstante, estas redes también generan circuitos imprevistos de colaboración. El 

Imperio origina una ambivalencia fundamental, pues la multitud es resistencia y a 

la vez campo de captura. 

Precisamente, el problema aparece cuando el capital pretende “convertir la 

multitud en unidad orgánica, como el Estado desea convertirla en pueblo” (Hardt y 

Negri, 2004, p. 129). Efectivamente, el Imperio pretende gestionar la creatividad de 

la multitud, modulando sus deseos, temporalidades y afectos. La multitud no sólo 

trabaja en común, sino que se produce como subjetividad cooperante mientras el 



 

85 

 

poder intenta constantemente reterritorializarla, es una máquina de subjetivación 

infinita (Deleuze y Guattari, 2008; Negri, 2021). 

En El trabajo de Dioniso, Hardt y Negri comienzan a formular una ontología 

del trabajo vivo, donde el trabajo vivo se vuelve autónomo respecto a formas 

directas de control, y la multitud emerge como potencia constituyente. La erosión 

del Estado de bienestar y posteriormente el momento en que el trabajo vivo adquiere 

autonomía e inmanencia. El sujeto constituyente se basa en la potencia de producir 

realidad. La multitud se vuelve la máquina del poder constituyente. “El trabajo 

socialmente productivo se mueve históricamente hacia la independencia de 

cualquier forma directa de dominio capitalista” (Hart y Negri, 2001, p. 167). 

Precisamente, la forma política de la multitud es, una democracia de la producción, 

no de la representación. La cooperación sustituye al contrato. 

Hoy, en el surgimiento de esta catástrofe, el comunismo retoma vida; 

despojado de la ilusión del socialismo o el capitalismo maduro pueden 

interpretar la vía de la libertad […] El poder constituyente es este proceso: 

inmanencia absoluta sobre la superficie de lo posible (p. 172).  

En este sentido, el Imperio, no gobierna cuerpos en territorios fijos, sino flujos 

de trabajo, comunicación y vida. Deleuze y Guattari (2008) sostienen, el capital 

desterritorializa la producción para apropiarla y reterritorializarla bajo la forma de 

derechos abstractos y captura financiera.  



 

86 

 

En cambio, el capitalismo no es en modo alguno territorial, ni siquiera en sus 

comienzos: su potencia de desterritorialización consiste en tener por objeto, 

no ya la tierra, sino el ‘trabajo materializado’, la mercancía. Y la propiedad 

privada ya no es la de la tierra o del suelo, ni siquiera la de los medios de 

producción como tales, sino la de los derechos abstractos convertibles (p. 459).  

En este sentido, el Estado actúa como ordenador, pues “lo propio de la 

desterritorialización de Estado es proporcionar reterritorializaciones 

compensatorias” (p. 561). Entre desterritorialización del capital y reterritorialización 

estatal se sitúa la multitud como potencia subversiva, ya que “la multitud de los 

pobres supone una amenaza objetiva para la república de la propiedad” (Hardt y 

Negri, 2015, p. 61). El antagonismo entre propiedad y multitud es económico, pero 

también afectivo: “Lo que hay detrás del odio a los pobres es el miedo” (Hardt y 

Negri, 2015, p. 61). La multitud produce el común, pero es despojada de su 

apropiación. En este despojo se revela no sólo la estructura de explotación, sino la 

forma afectiva sobre la cual el Imperio construye sus modos de captura y 

legitimidad. 

 

III. Del general intellect al capitalismo cognitivo: cooperación, captura y 

subjetividad 

Hardt y Negri sostienen que en el capitalismo contemporáneo existe un 

desplazamiento, pues no se limita solamente a la producción de mercancías, sino 



 

87 

 

que produce directamente relaciones sociales, afectos, comunicación y vida. Berardi 

considera que, “la producción digital es fundamentalmente emanación, flujo de 

mercancía-alma. […] una manera de producir que involucra, mente, relación y 

lenguaje, y que, por ende, tiene que ver con una producción inmaterial (Berardi, 

2012, p. 12). Esta mutación exige volver a pensar el método de Marx y reconstruir la 

composición orgánica del capital. 

Marx concibe la producción capitalista como un sistema de relaciones sociales 

mediado por la forma mercancía que es la matriz de las relaciones sociales (Marx, 

2024a). Esa forma es posible solamente allí donde el producto del trabajo asume la 

forma-mercancía, y donde las relaciones entre individuos se presentan como 

relaciones entre cosas (Lukács, 2021). La división del trabajo expresa su naturaleza 

en las relaciones sociales. Como subraya De Souza (2018), “la división del trabajo es 

la culminación de la imposibilidad de satisfacer las necesidades de los demás, pues 

los productos humanos asumen la forma de equivalentes” (p. 662). Así, la 

producción de mercancías es, también la producción del trabajador como mercancía. 

“El trabajador pone su vida en el objeto, pero a partir de entonces ya no le pertenece 

a él, sino al objeto” (Marx, 2010, p. 107). En esa transferencia, su potencia se vuelve 

extraña; aquello que era expresión de su vida se convierte en mercancía. 

La enajenación no se reduce solamente a la escisión entre trabajador y 

producto, sino a la negación del sujeto y su humanidad en la actividad misma 

(Berardi, 2012). “El trabajador no se afirma, sino que se niega” (Marx, 2010, p. 109). 

En la fábrica, esta negación y escisión se amplifican mediante la cooperación dirigida 



 

88 

 

y capturada por el capital. Marx (2014b) señala que la cooperación en el sistema 

capitalista funciona como un modo de comando y captura.  

No obstante, en los Grundrisse, Marx anticipa un desplazamiento teórico. El 

conocimiento, la ciencia y la cooperación social comienzan a funcionar como fuerzas 

productivas, articuladas en el general intellect. “El desarrollo del capital fijo revela 

hasta qué punto el conocimiento social general se ha convertido en fuerza 

productiva inmediata” (Marx, 2005, p. 230). En efecto, el Fragmento sobre las máquinas 

muestra una tensión fundamental, pues el conocimiento colectivo aparece como 

potencia de emancipación, pero también como una nueva forma de sujeción. Marx 

sostiene: “El trabajo se presenta sólo como órgano consciente, disperso bajo la forma 

de diversos obreros vivos presentes en muchos puntos del sistema mecánico” (p. 

219). El trabajo aparece distribuido y al mismo tiempo subordinado al sistema de 

máquinas. En este caso, Marx muestra la ambivalencia de que la cooperación no nace 

simplemente de la voluntad colectiva, sino de la organización técnica del capital fijo. 

El pensamiento italiano contemporáneo retomó esta ambivalencia. Para Virno 

(2001), el general intellect debería inaugurar una esfera pública no estatal, aunque se 

convierte en un terreno donde la cooperación está abierta y capturada 

simultáneamente. Asimismo, Vercellone (2000) sostiene que “el capitalismo del 

general intellect, lejos de eliminar los antagonismos, los desplaza y los acrecienta” 

(p. 75).  

El surgimiento del capitalismo cognitivo reconfigura estas intuiciones. Las 

fuerzas productivas ya no se concentran únicamente en la fábrica: “Imágenes, 



 

89 

 

información, conocimiento, afectos, códigos y relaciones sociales […] adquieren más 

peso que las mercancías materiales” (Hardt y Negri, 2011, p. 146). La productividad 

depende de los saberes vivos y de la cooperación inmaterial; pero esta cooperación 

ha devenido en nuevos mecanismos de captura. La flexibilidad laboral, la expansión 

del tiempo disponible y la movilización afectiva abren un campo donde el valor se 

produce en redes, afectos, plataformas y comunidades (Berardi, 2019). 

Terranova (2014) muestra que los algoritmos “codifican una cierta cantidad 

de conocimiento social […] pero no son valiosos per se; adquieren valor sólo en la 

medida en que permiten la conversión de dicho conocimiento en valor de cambio y 

su acumulación exponencialmente creciente” (p. 58). La cooperación social, núcleo 

del general intellect, es incluida en un proceso de valorización. Es decir, se convierte 

en fuente de monetización y acumulación. La automatización, advierte Terranova, 

“debe producir pobreza y estrés cuando debería haber riqueza y ocio.” (p. 385), 

revelando el carácter ambivalente del proceso, la liberación del trabajo vivo es 

inmediatamente articulada con nuevos modos de sujeción. 

Precisamente, la subjetividad deviene parte del proceso productivo. 

Lazzarato (2021) radicaliza esta idea: “La producción de subjetividad es el campo 

mismo de la lucha política” (p. 47). El capital gobierna mediante dispositivos que 

entrelazan sujeción social y desubjetivación maquínica (Lazzarato, 2015). El general 

intellect, lejos de inaugurar la emancipación automática del trabajo vivo, produce 

una ambivalencia ontológica, donde la cooperación se vuelve condición de 

productividad y objeto de captura.  



 

90 

 

Como señala Lazzarato (2015), “la moneda como capital es un título sobre un 

trabajo futuro”, instaurando el vínculo entre cooperación y deuda (p. 126). El 

capitalismo cognitivo-financiero reconfigura la relación entre capital y trabajo 

colonizando el tiempo por venir. La multitud se enfrenta así a su límite 

contemporáneo, donde la cooperación que produce el común es capturada por 

plataformas, finanzas y dispositivos de deuda. “Los productos biopolíticos tienden 

a exceder toda medida cuantitativa y a cobrar formas comunes” (Hardt y Negri, 

2011, p. 149). Pero el capital actúa sobre esas formas para cercar su potencia. Hardt 

y Negri consideran que podría existir una posibilidad de éxodo, pues “la 

combinación explosiva de pobreza y potencia constituye la máxima amenaza a la 

propiedad privada” (p. 69). La dimensión propositiva que se encuentra en una 

determinada lectura del Fragmento de las máquinas oculta las sutiles y problemáticas 

formas de captura en el capitalismo contemporáneo. 

 

IV. El sujeto endeudado y la producción de subjetividad neoliberal  

El nuevo capitalismo neoliberal no carece de configuración política, sino que es el 

despliegue de dispositivos que administran la subjetividad y la cooperación social 

(Lazzarato, 2015). En este marco, la noción de multitud encuentra su límite 

fundamental en las formas de captura que organizan la cooperación. Aquello que 

aparece como potencia autónoma de la producción del común es capturado y 

reorganizado. Hardt y Negri (2004) muestran que incluso las insurgencias que 

emergen desde abajo —campesinas, obreras o anticoloniales— han sido 



 

91 

 

históricamente reconducidas a estructuras jerárquicas. “El foco guerrillero es el 

embrión del partido de vanguardia” (p. 103), señalan cómo la modernidad ha creado 

dispositivos de captura del común mediante la forma-ejército y la forma-partido. 

Según Lazzarato, en el capitalismo contemporáneo, la cooperación social es 

traducida a deuda. El capital requiere del Estado para reproducir el endeudamiento, 

garantizar su expansión y legitimar la moral económica.  

Lazzarato (2015) amplía la genealogía foucaultiana de la gubernamentalidad 

y muestra que el poder neoliberal ya no se ejerce primordialmente a través del 

Estado, sino mediante una constelación de dispositivos privados que gestionan la 

conducta. El gobierno privatiza a las empresas, bancos y aseguradoras, administran 

los comportamientos sociales mediante el crédito, la deuda y la evaluación 

permanente de los individuos. 

En la economía neoliberal, el lenguaje de las finanzas resulta insuficiente para 

comprender el régimen económico contemporáneo, pues ha emergido una 

economía de la deuda. Mientras que las finanzas remiten a operaciones técnicas 

sobre el dinero, la deuda designa una relación social de poder que articula la 

transferencia continua de riqueza desde la población, las empresas e incluso el 

Estado hacia los acreedores, mediante el mecanismo del interés. La deuda, por tanto, 

no es una categoría económica neutra, sino una forma política primordial de 

dominación y de sujeción subjetiva (Lazzarato, 2013). 

La economía de la deuda implica una mutación en la figura del capitalista. 

Siguiendo a Marx, Lazzarato sostiene que el “capitalista realmente activo” —aquel 



 

92 

 

que dirigía la producción industrial—, se ha convertido en un “capitalista 

financiero” que vive de la apropiación de rentas y del endeudamiento. El capitalista 

industrial que arriesgaba su propio capital ha sido reemplazado por funcionarios e 

inversores que gestionan capitales ajenos en los circuitos financieros globales. “En el 

neoliberalismo, lo que se denomina de manera reduccionista finanzas expresa el 

crecimiento espectacular de la relación acreedor-deudor” (Lazzarato, 2013, p. 27). 

Entonces, en el capitalismo contemporáneo, la valorización del capital ya no 

depende de la producción de bienes o de la extracción del plusvalor de la fuerza de 

trabajo, sino de la gestión de deudas. 

La expresión economía de la deuda resulta más adecuada que “economía 

financiarizada”. La economía de la deuda revela una lógica política y moral que 

justifica las políticas de austeridad, los recortes al gasto público, el endeudamiento 

de los hogares y la precarización laboral. Cada política neoliberal —desde la reforma 

educativa hasta la privatización de los servicios sociales— encuentra su legitimación 

en la deuda. Precisamente, la deuda del Estado que debe equilibrar sus cuentas, la 

deuda del estudiante que paga por su formación, la deuda del trabajador que 

sostiene su consumo con crédito (Hardt y Negri, 2012). La deuda constituye 

simultáneamente un motor económico y un mecanismo de subjetivación. Al fabricar 

deudas, el neoliberalismo fabrica sujetos. Crea individuos responsables, moralmente 

obligados, endeudados de por vida. Como también lo afirma Negri, el dinero como 

una máquina abstracta tiene la función particular de ser la forma suprema de 



 

93 

 

medición del valor extraído de la sociedad mediante la subsunción real de esta 

sociedad actual por el capital (Negri, 2021; Terranova, 2014). 

Lazzarato (2013) sostiene que el neoliberalismo no es solo un sistema 

económico, sino una economía subjetiva, es decir, una producción de sujetos. La 

economía clásica se basaba en el intercambio, pero en el neoliberalismo opera una 

transformación antropológica, el sujeto se gobierna según los criterios de 

responsabilidad y rendimiento. En este sentido, Lazzarato pretender avanzar más 

allá de Foucault, pues ya no basta el empresario de sí, sino que el sujeto neoliberal 

es producido dentro de una relación de deuda, de dependencia moral y financiera.  

En el nuevo paradigma antropológico del capitalismo contemporáneo hay un 

proceso de subjetivación: “El conjunto de los roles sociales del trabajo [...] está 

atravesado por esa figura subjetiva del hombre endeudado.” (p. 44). El hombre 

endeudado es una condición transversal que incluye a los trabajadores, 

desempleados, consumidores, estudiantes o ciudadanos están atados a la misma 

lógica de obligación y pago. La deuda pública de la subjetividad implica que 

inclusive quienes no contrajeron un crédito concreto viven bajo la promesa implícita 

de devolver algo al sistema. 

Nietzsche muestra que el castigo, el dolor y la culpa inscriben en el cuerpo la 

memoria del deber (Nietzsche, 2011). Lazzarato hace una lectura de Nietzsche en 

clave neoliberal, pues la deuda es el modo moderno de inscribir la obediencia en la 

subjetividad. Lazzarato se detiene en la tesis nietzscheana de que el hombre se 

vuelve civilizado cuando aprende a prometer, es decir, a responder de sí mismo.  



 

94 

 

Fabricar un hombre capaz de mantener una promesa significa construirle una 

memoria, dotarlo de una interioridad, de una conciencia que pueda oponerse 

al olvido. La memoria, la subjetividad y la conciencia comienzan a fabricarse 

en la esfera de las obligaciones de la deuda (p.46). 

A través de esta lectura, la deuda aparece como una tecnología de memoria. 

El neoliberalismo retoma esa lógica, sustituyendo el castigo corporal por la 

economía del crédito, donde la confianza, la reputación y la marca personal son las 

nuevas formas de la tortura. En efecto, el capitalismo contemporáneo no inventa 

nuevas técnicas de dominación, sino que reutiliza el discurso moral descubierto por 

Nietzsche. Se sustituye el cuerpo castigado, y aparece el yo evaluado. “Y el 

capitalismo contemporáneo parece haber descubierto por sí mismo las técnicas 

nietzscheanas de construcción de un hombre capaz de prometer: el trabajo se 

acompaña de un trabajo sobre sí, una tortura de sí, una acción sobre sí” (Lazzarato, 

2013, p. 49). La deuda sustituye la disciplina corporal por una ética del autocontrol. 

El sujeto neoliberal ya no es forzado por el látigo externo, sino por la vergüenza y la 

culpa que derivan de su promesa de pagar. El capitalismo, en su núcleo, no es 

racional ni consensual, más bien es una moral de la imposición, del deber y la 

apropiación.  

La deuda ya no se limita a recordar lo que se debe; produce una memoria 

anticipatoria. “El proyecto de transformar a cada individuo en una empresa 

individual representará la continuidad entre el ordoliberalismo y el neoliberalismo.” 

(Lazzarato, 2015, p. 107). El deudor vive proyectado hacia adelante, atrapado en un 



 

95 

 

futuro ya capturado. La deuda es una máquina ontológica que apropia el tiempo 

antes de que ocurra, “la moneda-capital, la moneda-deuda, encarna la lógica de la 

producción para la valorización capitalista: la introducción del infinito en la 

valorización” (p. 124). La moneda-deuda no es económica común, sino que posee 

una dimensión política-ontológica, pues funda y organiza las relaciones de mando 

y obediencia, introduciendo una relación infinita en el proceso de valorización, a 

partir del endeudamiento perpetuo, una forma de biopolítica del tiempo Así, las 

finanzas son, una forma de biopolítica que se apropia del tiempo futuro. Por ello, la 

deuda es, el dispositivo temporal de la obediencia. A través de la promesa de pago, 

el sujeto organiza su vida en torno a un futuro. El capital domina no porque imponga 

órdenes, sino porque define qué tipo de futuro es posible. Diría Le Goff: “venden un 

tiempo que no les pertenece, contra la voluntad de su poseedor, es un robo” 

(Lazzarato, 2013, p. 55).  El neoliberalismo no sólo gobierna los cuerpos, sino el 

tiempo; no sólo expropia la fuerza de trabajo, sino el derecho a decidir. 

La lectura que realiza Lazzarato de Marx, donde la relación acreedor-deudor 

no es sólo económica, sino que constituye una forma social que precede al 

intercambio y estructura la confianza, el crédito y la moral del trabajo. “Para Marx, 

la relación acreedor-deudor es, a la vez, diferente y complementaria de la relación 

capital-trabajo” (p. 62). Lazzarato considera que en el texto de juventud de Marx se 

descubre una relación social inmaterial que es anterior al valor de cambio. Marx 

menciona: “Vemos que la vida del pobre, sus talentos y su actividad son, a los ojos 

del rico, una garantía de rembolso de lo prestado” (p.66).  Es decir, el crédito es una 



 

96 

 

evaluación moral, se evalúa la acción y existencia del pobre en la sociedad. Dice 

Lazzarato: “el crédito explota no solo las relaciones sociales en general, sino también 

la singularidad de la existencia. Explota el proceso de subjetivación, al afectar la 

individuación misma de la existencia” (p.67).  

Recupera estos elementos de sus escritos de juventud en el tercer libro 

capítulo XXIV de El capital: 

En el capital que devenga interés, la relación capitalista alcanza su forma más 

enajenada y fetichista. Tenemos aquí D–D’, dinero que produce más dinero, 

valor que se valoriza a sí mismo, sin el proceso que media entre ambos 

extremos. En el capital comercial, D- M -D’, por lo menos existe la forma 

general del movimiento capitalista, a pesar de mantenerse solamente en la 

esfera de la circulación (Marx, 2024, p. 451). 

Marx ha mostrado que en el capital que devenga interés el dinero parece 

engendrar dinero por sí mismo, es decir, que el valor adquiere una autonomía 

espectral respecto al trabajo como principal fuente de valor. Pero lo decisivo es, que 

Marx analizó desde la estructura objetiva del capital, implica también la producción 

de un tiempo moral. La previsión del valor futuro que ordena la vida de los sujetos.  

En su análisis del libro III de El capital, Lazzarato distingue entre una deuda 

subjetiva y una deuda objetiva, éstas no deben entenderse como fases sucesivas, sino 

como dimensiones complementarias de un mismo dispositivo. En El capital la 

relación acreedor-deudor se presenta como una relación natural del capital consigo 



 

97 

 

mismo. Es la forma D–D’ en la que el dinero se autovaloriza, mientras que la deuda 

subjetiva nombra la producción moral de un sujeto responsable, culpable y obligado 

a pagar. “La moneda-crédito, la moneda-deuda, es la que gobierna y organiza todo 

el proceso de valorización” (Lazzarato, 2015, p.116) En esta economía, el crédito no 

sólo ordena las relaciones entre acreedores y deudores, sino que fabrica 

subjetividades obedientes, atadas a la promesa de cumplimiento. En efecto, el paso 

de Crédit et banque a El Capital forma parte de la construcción de una crítica 

ontológica del valor. “La deuda [objetiva] y las finanzas constituyen los aparatos de 

evaluación, medida y captura de todas las actividades sociales, y no sólo del trabajo” 

(p.104). El dinero ya no solamente corrompe al hombre, sino que lo constituye como 

sujeto endeudado. El capital se convierte en una anticipación de la forma de valor, 

sometiendo al sujeto a la deuda.  

Lazzarato nos permite reinterpretar los límites de la interpretación de Negri. 

Si para Negri el general intellect encarna la potencia constituyente del trabajo vivo y 

de la cooperación social, Lazzarato advierte que esa misma cooperación es hoy la 

materia prima del crédito. El capital financiero se apropia del común, no mediante 

la disciplina de la fábrica, sino por la administración del tiempo y de la confianza. 

En este sentido, la deuda objetiva captura la productividad del trabajo inmaterial, y 

la deuda subjetiva fabrica la adhesión afectiva al orden económico. La multitud, lejos 

de ser pura potencia emancipadora, se ve atravesada por dispositivos que la 

responsabilizan, la moralizan y la endeudan. La economía de la deuda revela así el 

reverso de la cooperación. 



 

98 

 

En la economía de la deuda, el papel de la gubernamentalidad ya no se limita 

a la interioridad moral del sujeto; se extiende a los dispositivos que capturan sus 

afectos, sus tiempos de atención y sus interacciones. Lazzarato lo denomina 

sojuzgamiento maquínico: la integración de los procesos humanos y técnicos en un 

mismo circuito de valorización. Así, el deudor no sólo debe pagar con su dinero, 

sino también con su atención, sus datos y su tiempo vital. 

En última instancia, la deuda se convierte en un dispositivo semiótico que 

captura la potencia comunicativa de la multitud. El capital gobierna no sólo los 

cuerpos, sino los lenguajes: hace del habla, la imagen y el afecto instrumentos de 

valorización. Así, el intelecto general —la inteligencia colectiva celebrada por Negri— 

aparece, en la lectura de Lazzarato, como el nuevo terreno de la captura semiótica 

del capital. 

 

V. Una micropolítica del común 

Para pensar una micropolítica del común es necesario retomar una pregunta central 

en Nietzsche: ¿cómo embellecer, hacer deseables o habitables aquellas formas de 

vida que han sido empobrecidas por la moral, la deuda y la obediencia? Nietzsche 

sugiere aprender de los artistas y adquirir la capacidad de tomar distancia respecto 

de las cosas, “hasta el punto de dejar de ver lo que ellas tienen de suyo y así tener 

que añadir mucho al mirarlas para seguir viéndolas” (Nietzsche, 2014, p. 500). Esta 

operación estética tiene implicaciones ontológico-políticas, ya que se trata de 



 

99 

 

intervenir en los modos de percepción, valoración y afectividad que configuran la 

vida cotidiana. 

La multitud podría devenir en un concepto adecuado para organizar 

políticamente el éxodo, pero podría ser susceptible de crítica para considerarse una 

figura política, debe de pensarse como una praxis ético-política situada, no como un 

destino histórico. La micropolítica del común es, en este sentido, una lucha por 

reconfigurar los afectos colectivos que podrían llevar al sujeto político por otros 

caminos. Por ejemplo, “Los zapatistas adoptan todos los elementos de la estructura 

tradicional y los transforman” (Hardt y Negri, 2004, p. 114). 

Hardt y Negri (2015) consideran que la producción biopolítica no se limita a 

reproducir el capital como relación social, sino que contiene en sí misma el potencial 

de un proceso autónomo. Por lo tanto, el trabajo biopolítico es estructuralmente 

ambivalente, ya que puede ser capturado por el capital o devenir una fuerza de 

autoorganización. Mientras el capital erige barreras físicas, jurídicas y morales para 

gobernar la cooperación, el común introduce una tensión abierta y dinámica (p. 161). 

Es precisamente en esta tensión donde se sitúa la micropolítica del común. 

Por micropolítica del común debemos entender el conjunto de prácticas, 

afectos y formas de organización cotidiana orientadas a preservar y expandir la 

potencia colectiva. Surge allí donde los dispositivos contemporáneos de poder 

buscan capturarla. A diferencia de la política mayor que se centra en la representación, 

la micropolítica del común opera en el nivel de la subjetivación, de los vínculos, de 

los hábitos y de los afectos. 



 

100 

 

 La crítica que ha realizado Lazzarato (2013) ha revelado que el poder se ejerce 

a partir de la interiorización moral del deber. Nietzsche había mostrado en la 

Genealogía de la moral, que el hombre moderno fue constituido por un trabajo de 

inscripción:  

¿Cómo hacerle una memoria al animal-hombre? ¿Cómo imprimir algo en este 

entendimiento del instante, entendimiento en parte obtuso, en parte aturdido, 

en esta viviente capacidad de olvido, de tal manera que permanezca 

presente?... Puede imaginarse que este antiquísimo problema no fue resuelto 

precisamente con respuestas y medios delicados; tal vez no haya, en la entera 

prehistoria del hombre, nada más terrible y siniestro que su mnemotécnica. 

Para que algo permanezca en la memoria se lo graba a fuego (Nietzsche, 2011, 

p. 87). 

Ciertamente, esa forma de producción de la subjetividad encuentra sentido 

en el capitalismo neoliberal. En el neoliberalismo, esta inscripción ya no adopta la 

forma del castigo corporal, sino de la deuda (Lazzarato, 2013). Es una tecnología de 

gobierno que administra el tiempo, el futuro y la promesa. Nietzsche mostró que la 

moral surgía de la deuda inscrita en el cuerpo y Lazzarato demuestra que la 

economía de la deuda convierte esa inscripción en una tecnología de gobierno de la 

vida, es una biopolítica moral del tiempo y de la memoria. 

En este contexto, considero que la multitud, tal como la conciben Hardt y 

Negri, sigue operando en parte dentro del horizonte de la política mayor, en la 

medida en que proyecta la fundación de una organización política alternativa a 



 

101 

 

escala global, mencionan en Imperio: “Las fuerzas creativas de la multitud que 

sostienen el Imperio también son capaces de construir autónomamente un 

contraimperio, una organización política alternativa a los flujos e intercambios 

globales” (Hardt y Negri, 2005, p. 17). Sin embargo, esta orientación constituyente 

permanece expuesta a nuevas capturas. De ahí la necesidad de complementar la 

política de la multitud con una micropolítica del común que intervenga en los 

procesos cotidianos de subjetivación. 

Nietzsche permite pensar esta inversión afirmativa. Frente a la política de la 

obediencia y la representación, propone una política menor fundada en la creación 

de formas de vida. En Así habló Zaratustra afirma: “Yo os digo: es preciso tener 

todavía caos dentro de sí para poder dar a luz una estrella danzante. Yo os digo: 

vosotros tenéis todavía caos dentro de vosotros” (Nietzsche, 2007, p. 41). Este caos 

no remite a la anomia, sino a un resto de potencia incapturable, irreductible a la 

culpa, la deuda y la normalización. La micropolítica del común consiste 

precisamente en conservar y activar este excedente vital. La micropolítica del común 

consiste precisamente en conservar y activar ese excedente vital, condición de toda 

creación colectiva. 

Desde Nietzsche la genealogía no es sólo el método para mostrar la procedencia 

de la culpa, sino el gesto que permite imaginar otra alternativa ontológico-política. 

Estado se llama el más frío de todos los monstruos fríos. Es frío incluso 

cuando miente; y ésta es la mentira que se desliza por su boca:  



 

102 

 

‘Yo, el Estado, soy el pueblo’. ¡Es mentira! Creadores fueron quienes crearon 

los pueblos y suspendieron encima de ellos una fe y un amor: así sirvieron a 

la vida.  

Aniquiladores son quienes ponen trampas para muchos las llaman Estado 

(Nietzsche, 2007, p. 86).  

 

En Nietzsche existe una crítica de la política mayor, aquella política de las 

instituciones soberanas y la representación. Los creadores de una política menor son 

aquellos que piensan a la comunidad basada en la invención y no en la dominación. 

Diría Nietzsche en la Gaya ciencia: “Porque si bien entre ellos esta sutil capacidad 

suya es habitualmente allí donde acaba el arte y empieza la vida, nosotros queremos, 

sin embargo, ser los creadores de nuestra vida y, sobre todo, de lo más pequeño y 

cotidiano” (Nietzsche, 2014, p. 500). Es decir, en la micropolítica del común se 

encuentra la posibilidad de evitar la captura. Negri y Hardt dirían: “La acumulación 

del común no significa que tenemos más ideas, imágenes o afectos, sino que nuestras 

potencias de pensar, sentir y relacionarnos unos con otros aumentan” (Hardt y 

Negri, 2011, p. 288). Es decir, hay un aumento de intensidad de pensar, amar y 

resisitir. 

Como afirman Hardt y Negri, la modernidad ha estado atravesada por “los 

esfuerzos ideológicos de tantos siglos por domesticar, socavar y anular la potencia 

de los pobres” (Hardt y Negri, 2015, p. 62). Así, la micropolítica del común parte 

precisamente de una inversión, donde cada intento de captura se revela, y de manera 

simultánea, se constituye una afirmación de la vida y de la potencia colectiva. Sin 

embargo, la multitud “no es un sujeto político espontáneo, sino un proyecto de 



 

103 

 

organización política” (p. 182). La micropolítica del común se sitúa no como una 

esencia dada, sino como un proceso de autoorganización horizontal de cuerpos, 

afectos y saberes que componen la vida común. La multitud no debe entenderse 

como un ser, sino como un hacer, como una práctica en devenir. En este sentido, la 

micropolítica del común consiste en una producción incesante de vínculos, afectos 

y prácticas compartidas que reconfiguran el campo de lo posible. Ello implica una 

tarea crítica, la multitud debe seleccionar las formas del común que potencian la vida 

y sustraerse de aquellas que la empobrecen. 

Esta problemática adquiere una dimensión decisiva en el terreno tecnológico. 

Como advierte Terranova, las tecnologías de la información no constituyen 

simplemente herramientas del capital, sino infraestructuras ambivalentes que, abren 

potencialidades para modos de gobierno postneoliberales y formas de producción 

postcapitalistas (Terranova, 2014, p. 395). De ahí la importancia de los movimientos 

de programadores, hackers y creadores involucrados en procesos de recodificación 

de las arquitecturas de red a partir de valores distintos al intercambio y la 

valorización. La centralidad de estos movimientos y procesos muestra que la 

cooperación cognitiva no está completamente clausurada por la lógica del capital. 

No obstante, tales potencialidades no se actualizan de forma automática, sino que 

constituyen un campo de disputa permanente para la multitud. 

 

 

VI. Reflexiones finales  



 

104 

 

A lo largo de este artículo se ha mostrado que el concepto de multitud, tal como lo 

formulan Hardt y Negri en diálogo con Spinoza, constituye una ontología-política 

de la potencia. Es una concepción inmanente del ser como producción colectiva, 

fundada en la cooperación de singularidades y en la expansión del conatus como 

fuerza constituyente. La multitud nombra así una alternativa radical al paradigma 

moderno del pueblo y de la representación, desplazando la política hacia el terreno 

de la producción de lo común (Hardt y Negri, 2004; Negri, 2015). 

Sin embargo, este trabajo ha sostenido que dicha ontología de la multitud 

encuentra hoy un límite histórico específico. En el capitalismo cognitivo-financiero, 

la cooperación social, el general intellect y la producción biopolítica —que para Negri 

expresan la potencia autónoma del trabajo vivo— se han convertido 

simultáneamente en el principal objeto de captura del capital. El problema ya no es 

únicamente la explotación del trabajo, sino la apropiación de la vida misma. 

Apropiación de los afectos, del lenguaje, de las emociones y, sobre todo, del tiempo 

futuro (Berardi, 2012; Lazzarato, 2013; Illouz, 2007). 

En este contexto, el Estado opera también como una de las instancias 

articuladas en una constelación más amplia de gubernamentalidad financiera. Como 

señalan Alliez y Lazzarato (2021), “el verdadero poder ejecutivo ya no será el 

aparato del Estado, sino un conjunto de instituciones transnacionales que 

comprenden a los Estados como una de sus articulaciones dominadas por el capital 

financiero” (p. 337). Por tanto, la financiarización de la economía y de la sociedad no 



 

105 

 

es un proceso técnico, sino una reorganización política del mando, en la que la deuda 

funciona como dispositivo central de subjetivación y control. 

La economía de la deuda revela así el reverso de la cooperación. Aquello que 

aparece como potencia común —la inteligencia colectiva, la comunicación, el trabajo 

inmaterial— es traducido en promesa de pago, en responsabilidad moral y en 

obligación infinita. La deuda no sólo captura el excedente económico, sino que 

produce una memoria anticipada. En este sentido, el sujeto endeudado constituye el 

límite interno de la multitud, y la figura de potencia del común es reterritorializada 

como culpa, deber y obediencia. 

Sin embargo, este límite no clausura la ontología-política de la multitud, sino 

que redefine su campo. Siguiendo a Lazzarato, las luchas contemporáneas no parten 

de una exterioridad al capital, sino que “hacen emerger lo que sólo existe 

virtualmente en la cooperación entre cerebros a través de los actos de resistencia y 

de creación. La lucha es así una singularización política de la cooperación que la 

sustrae a la captura del capitalismo cognitivo” (Lazzarato, 2006, p. 134). La política 

ya no se juega únicamente en la toma del poder, sino en la posibilidad de 

interrumpir los dispositivos que capturan la cooperación y de reconfigurar los 

procesos de subjetivación. 

La micropolítica del común aparece como una corrección necesaria de la 

ontología-política de la multitud. Si la multitud nombra la potencia constituyente de 

la cooperación social, la micropolítica del común nombra las prácticas concretas 

mediante las cuales esa potencia puede evitar su captura. Se trata de una política 



 

106 

 

menor que no busca fundar una nueva soberanía, sino inventar formas de vida 

capaces de sustraerse a la economía de la deuda, a la moral del deber y a la 

modulación algorítmica de los afectos. 

La micropolítica del común no es un repliegue ético ni una solución 

individual, sino una praxis colectiva situada. Opera en los vínculos cotidianos, en la 

organización horizontal, en la reapropiación del tiempo, del lenguaje y de la 

cooperación. Opera en las prácticas cotidianas como una crítica de la colonización 

del capital en el interior de la vida.  Allí donde el capital bloquea la producción de 

subjetividad mediante jerarquías y divisiones, la micropolítica del común afirma la 

vida como potencia compartida. Como advierten Hardt y Negri (2015), la multitud 

“no es un sujeto político espontáneo, sino un proyecto de organización política” (p. 

182); este trabajo ha sostenido que dicho proyecto sólo puede sostenerse si se articula 

con una política de los afectos, de la memoria y del tiempo. 

En conclusión, el límite de la multitud no reside en su ontología, sino en su 

exposición constante a los distintos modos de captura financiera y moral. Reconocer 

este límite no implica abandonar la potencia del común, sino radicalizarla, “si la 

relación entre la potentia y la potestas es reconocida luego como asimétrica, eso solo 

es posible porque la potentia, en tanto cupiditas, jamás puede volverse mala y porque 

posee una excedencia” (Negri, 2011a, p. 33). La política por venir no se juega en la 

promesa de un afuera del capital, sino en la capacidad de producir interrupciones, 

desvíos y creaciones que restituyan a la cooperación su carácter afirmativo.  

 



 

107 

 

Referencias  

Alliez, E., & Lazzarato, M. (2021). Guerras y capital: Una contrahistoria. Tinta Limón; 

La Cebra; Traficantes de Sueños. 

Berardi, F. (2012). El alma y el trabajo. Elefanta Editorial. 

Berardi, F. (2019). Futurabilidad: La era de la impotencia y el horizonte de la posibilidad. 

Caja Negra. 

Carriero, J. (2011). Conatus and perfection in Spinoza. Midwest Studies in Philosophy, 

35, 69–92. https://doi.org/10.1111/j.1475-4975.2011.00214.x 

Curley, E. (1988). Behind the geometrical method: A reading of Spinoza’s Ethics. Princeton 

University Press. 

Deleuze, G., & Guattari, F. (2008). Mil mesetas: Capitalismo y esquizofrenia. Pre-Textos. 

Foucault, M. (2010). Seguridad, territorio, población. Fondo de Cultura Económica. 

Foucault, M. (2011). Historia de la sexualidad I: La voluntad de saber. Siglo XXI Editores. 

Hardt, M., & Negri, A. (2001). Il lavoro di Dioniso: Per la critica dello Stato postmoderno. 

Manifestolibri. 

Hardt, M., & Negri, A. (2004). Multitud: Guerra y democracia en la era del Imperio. 

Debate. 

Hardt, M., & Negri, A. (2011a). Commonwealth: El proyecto de una revolución del común. 

Akal. 



 

108 

 

Hardt, M., & Negri, A. (2011b). Imperio. Paidós. 

Hardt, M., & Negri, A. (2012). La declaración. Akal. 

Hobbes, T. (2010). Leviatán: O la materia, forma y poder de una república eclesiástica y 

civil. Fondo de Cultura Económica. 

Hübner, K. (2018). Spinoza’s unorthodox metaphysics of the will. En M. Della Rocca 

(Ed.), The Oxford handbook of Spinoza (pp. 343–369). Oxford University Press. 

Illouz, E. (2007). Intimidades congeladas: Las emociones en el capitalismo. Katz. 

Jiménez, L. A. (2025). Conservación y resistencia: Lecturas políticas de Hobbes y 

Spinoza desde los afectos. Euphyía, 19(35), 81–108. 

https://doi.org/10.33064/35euph8461 

Laclau, E. (2005). La razón populista. Fondo de Cultura Económica. 

Lazzarato, M. (2006). Por una política menor: Acontecimiento y política en las sociedades 

de control. Traficantes de Sueños. 

Lazzarato, M. (2013). La fábrica del hombre endeudado: Ensayo sobre la condición 

neoliberal. Amorrortu. 

Lazzarato, M. (2015). Gobernar a través de la deuda: Tecnologías de poder del capitalismo 

neoliberal. Amorrortu. 

Lukács, G. (2021). Historia y conciencia de clase: Estudios sobre dialéctica marxista. Siglo 

XXI Editores. 

https://doi.org/10.33064/35euph8461


 

109 

 

Marx, K. (2024). El capital: Crítica de la economía política (Vols. 1–3). Siglo XXI Editores. 

Mezzadra, S., & Neilson, B. (2019). The politics of operations: Excavating contemporary 

capitalism. Duke University Press. 

Negri, A. (2011a). Spinoza y nosotros. Akal. 

Negri, A. (2011b). Spinoza subversivo. Akal. 

Negri, A. (2015a). El poder constituyente: Ensayo sobre las alternativas a la modernidad. 

Traficantes de Sueños. 

Negri, A. (2015b). La anomalía salvaje: Un estudio sobre poder y potencia en Baruch 

Spinoza. Waldhuter. 

Negri, A. (2021). Spinoza ayer y hoy. Cactus. 

Nietzsche, F. (2007). Así habló Zaratustra. Alianza Editorial. 

Nietzsche, F. (2011). La genealogía de la moral. Alianza Editorial. 

Nietzsche, F. (2014). El nacimiento de la tragedia; El caminante y su sombra; La ciencia 

jovial. Gredos. 

Read, J. (2017). The politics of transindividuality. Haymarket Books. 

Spinoza, B. (2006). Tratado de la reforma del entendimiento. Alianza Editorial. 

Spinoza, B. (2010). Tratado político. Alianza Editorial. 

Spinoza, B. (2022a). Ética. Alianza Editorial. 



 

110 

 

Spinoza, B. (2022b). Tratado teológico-político. Alianza Editorial. 

Terranova, T. (2014). Red stack attack! Algorithms, capital and the automation of the 

common. Finance and Society, 1(1), 51–67. 

https://doi.org/10.2218/finsoc.v1i1.1388 

Tronti, M. (2001). Obreros y capital. Akal. 

Viljanen, V. (2011). The meaning of the conatus doctrine. En V. Viljanen, Spinoza’s 

geometry of power (pp. 105–144). Cambridge University Press. 

 

https://doi.org/10.2218/finsoc.v1i1.1388

