
 

136 

 

De la Razón Comunicativa al Flujo Vital: Crítica al 

Formalismo de Habermas y la Emergencia de una Hidro-

ética Biocultural en Yajalón, Chiapas 

 

From Communicative Reason to Vital Flow: A Critique of 

Habermas' Formalism and the Emergence of a Biocultural Hydro-

ethics in Yajalón, Chiapas 

Francisco Javier González Rivas 

Universidad Autónoma de Chiapas 

Correo Electrónico: francisco.rivas@unach.mx 

ORCID: https://orcid.org/0000-0002-8533-5621 

 

Raúl Vázquez González 

Universidad Autónoma de Chiapas 

Correo Electrónico: raul.vazquez59@unach.mx 

 

Resumen 

La filosofía moral enfrenta en el siglo XXI un desafío sin precedentes: cómo 

responder éticamente a crisis socioambientales que combinan degradación 

ecológica, injusticia distributiva y vulnerabilidad sistémica. Las éticas formales, que 

han dominado el panorama filosófico desde Kant hasta Habermas, se muestran 

crecientemente insuficientes para esta tarea. Su insistencia en la universalidad, la 

procedimentalidad y la abstracción normativa las distancias de la materialidad 

mailto:francisco.rivas@unach.mx
https://orcid.org/0000-0002-7172-2604
mailto:raul.vazquez59@unach.mx


 

137 

 

concreta de los conflictos ecológicos. Este artículo desarrolla un argumento 

sistemático para demostrar la necesidad de transitar desde las éticas formales hacia 

la hidroética —entendida como una ética material centrada en las relaciones agua-

sociedad-ecosistema—. Mediante un análisis en tres actos —crítica de las 

limitaciones estructurales de las éticas formales, fundamentación positiva de la 

hidroética, y demostración de su superioridad aplicada—, se establece que solo un 

marco que incorpore materialidad, contextualización y responsabilidad ecológica 

puede responder adecuadamente a desafíos como el ecocidio y la injusticia hídrica. 

Palabras Clave: 

Ética Formal, Hidroética, Biocultura, Justicia Hídrica, Acuerdos comunales 

Abstract 

Moral philosophy in the 21st century faces an unprecedented challenge: how to 

respond ethically to socio-environmental crises that combine ecological 

degradation, distributive injustice, and systemic vulnerability. Formal ethics, which 

have dominated the philosophical landscape from Kant to Habermas, are 

increasingly proving insufficient for this task. Their insistence on universality, 

procedurality, and normative abstraction distances them from the concrete 

materiality of ecological conflicts. This article develops a systematic argument to 

demonstrate the need to move from formal ethics to hydroethics—understood as a 

material ethics centered on the relationships between water, society, and the 

ecosystem. Through a three-part analysis—a critique of the structural limitations of 



 

138 

 

formal ethics, a positive foundation for hydroethics, and a demonstration of its 

applied superiority—it is established that only a framework incorporating 

materiality, contextualization, and ecological responsibility can adequately respond 

to challenges such as ecocide and water injustice. 

Keywords 

Formal Ethics, Hydroethics, Bioculture, Water Justice, Communal Agreements 

 

1. De la ética del discurso a los elementos de una hidroética 

La filosofía moral ha privilegiado históricamente lo formal sobre lo material, lo 

universal sobre lo situado. Este sesgo se manifiesta con especial claridad en la ética 

kantiana y su heredero contemporáneo —Habermas—, cuyos marcos deontológicos 

y deliberativos han sido recurrentemente invocados para evaluar la moralidad de 

las acciones humanas. Sin embargo, cuando estos sistemas éticos se enfrentan a 

problemas como el ecocidio en Chiapas o la gestión desigual del agua, sus 

limitaciones se vuelven evidentes: no logran dar cuenta de la materialidad de los 

cuerpos, los ecosistemas y las relaciones de poder que configuran el daño ambiental. 

Este artículo explora dichas limitaciones desde una doble perspectiva: la 

crítica interna al formalismo ético —ilustrada con el Holocausto y su 

instrumentalización del deber— y la insuficiencia de la ética del discurso en 

contextos de exclusión estructural. Frente a esto, se recuperan los aportes de la 



 

139 

 

hidroética, la justicia ambiental y la ecología política para esbozar una ética de la 

responsabilidad situada, capaz de responder a la urgencia de lo concreto. 

Así, la ética discursiva corre el riesgo de volverse un ejercicio de legitimación 

abstracta, incapaz de nombrar —y mucho menos de revertir— las asimetrías que 

hacen posible el ecocidio. 

Frente a estos límites materiales y existenciales de la ética procedimental, la 

hidroética —entendida como reflexión ética sobre la gestión del agua— y la justicia 

ambiental ofrecen claves para una moralidad encarnada. Autores como Groenfeldt 

(2013) y Schlosberg (2019) subrayan la necesidad de incorporar la corporalidad del 

agua, su ciclo vital y su centralidad para la reproducción cultural. Esta perspectiva 

no solo amplía la comunidad moral para incluir a los ecosistemas, sino que exige un 

reconocimiento de los saberes tradicionales —como los de los pueblos tsotsil y 

tseltal— en la definición de lo justo y lo sostenible. 

La hidroética, en diálogo con la ecología política, revela que el ecocidio no es 

solo un daño ecológico, sino un proceso de despojo cognitivo y cultural. La 

destrucción de un río o un bosque implica la aniquilación de modos de vida, 

memorias bioculturales y prácticas de cuidado que no pueden ser traducidas a un 

lenguaje universalista sin perder su especificidad. Aquí, la crítica al formalismo se 

encuentra con la demanda de una ética de la responsabilidad material, que asuma 

la irreversibilidad del daño y la urgencia de proteger lo irremplazable. 



 

140 

 

Como señala Petrella (2001), el agua como bien común exige un contrato 

moral que parta de su materialidad —su escasez, su ciclo, su vitalidad— y no solo 

de principios abstractos. Del mismo modo, la noción de “ecocidio” obliga a repensar 

la categoría de “deber” para incluir la responsabilidad hacia las generaciones futuras 

y los ecosistemas. 

Este desplazamiento desde lo formal hacia lo material no resuelve todas las 

tensiones —por ejemplo, entre universalismo y pluralismo—, pero abre un espacio 

para una ética más humilde y a la vez más urgente: una que admita que, frente a la 

crisis ecológica, la primera pregunta no es “¿qué debo hacer?”, sino “¿qué mundo 

estamos dejando?”. 

La aplicación de la ética discursiva de Jürgen Habermas al conflicto hídrico 

en Yajalón revela una disonancia cognitiva entre el formalismo procedimental y la 

praxis territorial. Si bien la Teoría de la Acción Comunicativa postula que la validez 

de una norma emana del consenso racional entre iguales (Habermas, 1987), esta 

premisa ignora las asimetrías estructurales de poder que definen la gestión del agua 

en Chiapas. Por su parte, la ética del discurso habermasiana, si bien introduce un 

giro intersubjetivo al situar la validez normativa en el consenso racional alcanzado 

bajo condiciones ideales de comunicación (Habermas, 1987, 1990), presupone 

condiciones de simetría y participación que son sistemáticamente negadas en 

contextos de colonialismo interno, exclusión estructural y desigualdad epistémica 

(Santos, 2010; Martínez Alier, 2005). 



 

141 

 

Esta insuficiencia de las éticas formales se manifiesta con particular agudeza 

en regiones como Chiapas, donde comunidades indígenas enfrentan conflictos 

socioambientales que combinan degradación ecológica, despojo territorial y 

violencia epistémica. El municipio de Yajalón, ubicado en la región norte de Chiapas, 

constituye un caso paradigmático: sus 133 localidades, mayoritariamente habitadas 

por población tseltal, dependen de sistemas hídricos ancestrales que han sido 

gestionados durante siglos mediante prácticas comunales basadas en cosmovisiones 

relacionales (Sánchez Carrillo, 2007; Oseguera & Sánchez Morales, 2011). Sin 

embargo, estas formas tradicionales de gestión del agua se enfrentan crecientemente 

a políticas hídricas de corte técnico-burocrático que privilegian enfoques 

instrumentalistas y desconocen la dimensión cultural y ontológica del agua (Centro 

de Derecho Ambiental de UICN, 2008; Idrica, 2024). 

En la cabecera municipal y la región urbana del municipio de Yajalón, el 

"diálogo" no ocurre en una esfera pública ideal, sino en un espacio de subalternidad 

donde el lenguaje técnico-burocrático del Estado desplaza sistemáticamente a los 

lenguajes de valoración locales y comunitarios. Desde la perspectiva de la hidro-

ética situada, el formalismo habermasiano peca de una "ceguera ontológica" al tratar 

el agua como un objeto de disputa meramente distributivo.  Por tanto, reducir el 

conflicto de Yajalón a una búsqueda de consenso racional-instrumental es ignorar 

que el agua posee una agencialidad propia que el formalismo kantiano-

habermasiano es incapaz de procesar, al estar anclado en un dualismo naturaleza-

cultura estrictamente moderno. 



 

142 

 

El formalismo habermasiano falla porque asume que todos los actores 

pueden traducir sus intereses a un lenguaje universal (la razón), cuando en realidad 

existen jerarquías de valoración que silencian a los grupos locales. 

Podemos entender esta inadecuación del procedimentalismo habermasiano en tres 

niveles que impiden la resolución de conflictos hidro-éticos, e incluso que podrían 

terminar legitimando injusticias: 

a) El nivel hegemónico: Aquí, la "acción comunicativa" se convierte en acción 

estratégica. El diálogo se utiliza para validar decisiones ya tomadas (como 

concesiones o tarifas), reduciendo la participación ciudadana a una mera 

consulta técnica donde la norma legal siempre tiene la última palabra sobre 

la necesidad humana. 

b) El nivel técnico: Aplicar el modelo de comunidad ideal de hablantes, crea una 

barrera de entrada al diálogo. Si una comunidad de Yajalón argumenta que 

el río está "triste" o "cansado", esa expresión es descartada por no ser 

"racional" o "científica". El formalismo ignora que el conocimiento técnico es, 

en sí mismo, una forma de poder que excluye el saber tradicional chiapaneco. 

c) La bio-cultura: La inviabilidad del modelo habermasiano en Yajalón radica 

en la existencia de una jerarquía ontológica de lenguajes de valoración. 

Mientras el nivel hegemónico impone una racionalidad mercantil y el nivel 

intermedio una dictadura técnica, el nivel subalterno —donde reside la ética 

de la subsistencia— es despojado de su capacidad interlocutora. Esta 



 

143 

 

estratificación impide la 'situación ideal de habla', pues el consenso se alcanza 

únicamente mediante la asimilación del discurso subalterno al lenguaje del 

dominador, transformando la ética discursiva en un mecanismo de violencia 

epistémica (Martínez Alier, 2005; Santos, 2010). 

En América Latina, esta abstracción se manifiesta en políticas hídricas que 

privilegian enfoques técnico-instrumentales sobre saberes ancestrales, exacerbando 

conflictos socioambientales. La publicación del Centro de Derecho Ambiental de 

UICN. Prácticas ancestrales y derecho de aguas: de la tensión a la coexistencia, reportaba 

en 2008. cómo los sistemas formales de gestión hídrica frecuentemente entran en 

conflicto con prácticas comunitarias consuetudinarias, un fenómeno que revela la 

insensibilidad del formalismo ético ante realidades culturales y ecológicas diversas. 

Estos sistemas de gestión comunitaria del agua se caracterizan por su arraigo 

territorial, su comprensión integral del ciclo hidrológico y sus mecanismos de 

participación directa que contrastan con el abstracto "espacio público" habermasiano. 

Lejos de procedimientos deliberativos descontextualizados, las comunidades 

indígenas y campesinas han desarrollado sistemas de gobernanza del agua basados 

en conocimiento ecológico tradicional, reciprocidad y solidaridad intercomunitaria. 

La ética del discurso, anclada en el dualismo moderno naturaleza/cultura y 

en la distinción sujeto/objeto, no puede procesar esta ontología relacional sin 

reducirla a una "creencia cultural" que debe ser tolerada pero que no puede pretender 

validez universal. Pero, como advierte De la Cadena (2015), reducir los seres-tierra a 

creencias es ya una violencia epistémica que impone la ontología moderna como 



 

144 

 

marco universal. El conflicto en Yajalón no es, por tanto, un mero conflicto 

distributivo o de participación, sino un conflicto ontológico: enfrenta mundos 

diferentes que no pueden conmensurarse sin que uno termine imponiéndose sobre 

el otro. 

 

2. Elementos para una hidroética materialista 

Las éticas formales operan mediante un proceso de abstracción que desconoce las 

condiciones materiales de existencia. El riguroso formalismo kantiano, al excluir las 

consecuencias de la valoración moral, imposibilita la consideración de daños 

ecológicos irreversibles. Así, acciones que generan ecocidio podrían ser moralmente 

aceptables si proceden de una "buena voluntad" que actúa por deber. 

La ética discursiva, si bien introduce consideraciones consecuencialistas a 

través de su principio de universalización (PU), mantiene un nivel de abstracción 

que ignora las asimetrías estructurales. El presupuesto de simetría en la 

participación deliberativa resulta particularmente problemático en contextos como 

Chiapas, donde comunidades indígenas enfrentan megaproyectos impuestos sin 

consulta genuina. Por lo anterior concluimos que, los problemas ecológicos 

contemporáneos se caracterizan por su escala temporal y su irreversibilidad. La 

contaminación de acuíferos, la deforestación masiva o el colapso de biodiversidad 

constituyen daños que no pueden ser revertidos y cuyas consecuencias se extienden 

por generaciones. Las éticas formales, centradas en la inmanencia del deber o la 



 

145 

 

inmanencia del acuerdo discursivo, carecen de recursos conceptuales para 

incorporar esta dimensión temporal extendida y el principio de precaución que 

exige. 

La crisis ecológica contemporánea ha puesto en entredicho los fundamentos 

mismos de la filosofía moral occidental. Problemas como el cambio climático, la 

contaminación de acuíferos, la deforestación masiva y el colapso de la biodiversidad 

presentan características que desafían los marcos éticos tradicionales: su escala 

temporal trasciende generaciones, sus efectos son frecuentemente irreversibles, y 

sus causas y consecuencias se distribuyen de manera profundamente desigual entre 

poblaciones humanas y no humanas (Gardiner, 2011; Schlosberg, 2019). En este 

contexto, las éticas formales que han dominado el pensamiento filosófico desde la 

Ilustración —particularmente la tradición kantiana y su heredero contemporáneo, la 

ética del discurso de Jürgen Habermas— muestran limitaciones estructurales para 

abordar la materialidad de los daños ecológicos y la pluralidad de cosmovisiones 

que configuran las relaciones humano-naturaleza (Gudynas, 2019). 

La ética kantiana, con su énfasis en la buena voluntad y el deber desligado de 

consecuencias, excluye sistemáticamente la consideración de daños ecológicos 

irreversibles. Como señala Jonas (1995), el formalismo kantiano opera bajo el 

supuesto de que "el deber ser" puede determinarse independientemente de las 

consecuencias materiales de las acciones, lo que resulta insostenible cuando 

enfrentamos problemas donde lo que está en juego es la supervivencia misma de 

ecosistemas y generaciones futuras. Por su parte, la ética del discurso habermasiana, 



 

146 

 

si bien introduce un giro intersubjetivo al situar la validez normativa en el consenso 

racional alcanzado bajo condiciones ideales de comunicación (Habermas, 1987, 

1990), presupone condiciones de simetría y participación que son sistemáticamente 

negadas en contextos de colonialismo interno, exclusión estructural y desigualdad 

epistémica (Santos, 2010; Martínez Alier, 2005). 

Esta insuficiencia de las éticas formales se manifiesta con particular agudeza 

en regiones como Chiapas, donde comunidades indígenas enfrentan conflictos 

socioambientales que combinan degradación ecológica, despojo territorial y 

violencia epistémica. El municipio de Yajalón, ubicado en la región norte de Chiapas, 

constituye un caso paradigmático: sus 133 localidades, mayoritariamente habitadas 

por población tseltal, dependen de sistemas hídricos ancestrales que han sido 

gestionados durante siglos mediante prácticas comunales basadas en cosmovisiones 

relacionales (Sánchez Carrillo, 2007; Oseguera & Sánchez Morales, 2011).  

La literatura especializada ha desarrollado en las últimas décadas marcos 

teóricos que buscan superar las limitaciones del formalismo ético. Desde la ecología 

política, autores como Leff (2004) y Escobar (2014) han problematizado la separación 

moderna entre naturaleza y cultura, mostrando cómo las cosmovisiones indígenas 

operan bajo ontologías relacionales donde lo humano y lo no humano constituyen 

una urdimbre interactiva de mutua constitución. En esta línea, el concepto de 

"ontologías políticas" propuesto por Blaser (2013) y desarrollado por De la Cadena 

(2015) permite analizar los conflictos socioambientales no como meras disputas 



 

147 

 

distributivas, sino como confrontaciones entre mundos diferentes que implican 

formas alternativas de entender y ordenar lo real. 

Paralelamente, el campo de la justicia ambiental ha evolucionado desde 

enfoques centrados exclusivamente en la distribución equitativa de cargas y 

beneficios hacia marcos que incorporan dimensiones de reconocimiento y 

participación (Schlosberg, 2007, 2019). La justicia ambiental indígena, en particular, 

enfatiza la necesidad de reconocer la agencia de los ecosistemas y la validez de los 

conocimientos tradicionales en la definición de lo justo y lo sostenible (McGregor, 

2014; Parsons, Fisher & Crease, 2021). En el ámbito específico de la gestión del agua, 

la hidroética emerge como un campo interdisciplinario que busca integrar 

dimensiones ecológicas, sociales, culturales y éticas en la toma de decisiones sobre 

recursos hídricos (Groenfeldt, 2013, 2019; Schmidt & Peppard, 2014). 

Un desarrollo particularmente relevante para este trabajo es el debate sobre 

los "derechos de la naturaleza" y la personalidad jurídica de los ríos. Desde 2017, 

países como Nueva Zelanda, Colombia, India y Bangladesh han otorgado estatus de 

sujeto de derecho a diversos cuerpos de agua, reconociendo explícitamente 

cosmovisiones indígenas que conciben los ríos como entidades vivas con derechos 

propios (O'Donnell & Talbot-Jones, 2018; Viaene, 2021). Sin embargo, como 

advierten Boelens et al. (2024), estos procesos de reconocimiento jurídico implican 

complejos desafíos de traducción interlegal y pueden terminar constriñendo la 

autonomía comunitaria al fijar las cosmovisiones indígenas en categorías jurídicas 

occidentales. 



 

148 

 

En el contexto mexicano, los estudios sobre cosmovisiones mayas y gestión 

del agua han documentado la riqueza de prácticas y saberes tradicionales que 

vinculan el agua con la salud del territorio, los ciclos agrícolas y la reproducción 

cultural (Murillo Licea, 2005; Sánchez Carrillo, 2007). Particularmente relevante es 

el concepto tseltal de Lekil Kuxlejal (buen vivir), que ha sido analizado como una 

alternativa al desarrollo capitalista basada en el equilibrio entre trabajo humano, 

vida social y naturaleza (Paoli, 2003; Cumes, 2019). No obstante, estos estudios han 

tendido a enfocarse en dimensiones etnográficas o antropológicas, sin establecer un 

diálogo sistemático con la filosofía moral contemporánea ni con los debates sobre 

pluralismo jurídico y ontologías políticas. 

En este sentido, la hidroética reconoce el valor epistemológico y moral de los 

saberes tradicionales sobre el agua. En lugar de imponer principios universales 

abstractos, busca dialogar con las cosmovisiones locales que buscan integrarse en 

sistemas sostenibles de gestión hídrica durante siglos. Como documenta Sánchez 

Carrillo (2007):  

La persona se configura con el único propósito de trazar la línea de la vida y 

su destino en el BalumilalTierra-Cosmos. No es de extrañar que en el lenguaje 

sagrado, k’opontik Dios, en las oraciones y cánticos de los diferentes ritos 

religiosos y terapéuticos se establezca un paralelismo entre el cuerpo humano 

y la Tierra humanizada, espacio en cuyo interior residen una extraordinaria 

cantidad de seres sobrenaturales que la habitan, yalak’ y chambalam, y al 

mismo tiempo tolera a los hombres y animales en su superficie. (p. 1) 



 

149 

 

Por otro lado, debemos ser conscientes de que los llamados saberes 

tradicionales parten del paradigma llamado desde hace décadas “Epistemologías 

del sur”, cuya búsqueda es la integración armónica de saberes que logren, por una 

parte, los anhelos de emancipación y por otra que nos hagamos responsables por las 

consecuencias del abandono de los saberes milenarios, que terminan en las 

condiciones de precariedad, opresión y ecocidio en el que vive la mayoría de la 

población planetaria. 

Esta literatura ha documentado la riqueza y sofisticación de los 

conocimientos ecológicos tradicionales, mostrando que no son meras creencias pre-

científicas, sino sistemas complejos de conocimiento que han permitido a 

comunidades indígenas gestionar sosteniblemente sus territorios durante siglos 

(Toledo & Barrera-Bassols, 2008; Berkes, 2012). 

En el caso específico del agua, los conocimientos tradicionales incluyen no 

solo técnicas de captación, distribución y conservación, sino también formas de 

organización social, rituales de reciprocidad y marcos normativos que regulan las 

relaciones con las entidades no humanas asociadas al agua (Murillo Licea, 2005; 

Sánchez Carrillo, 2007). Estos saberes no son externalidades que puedan 

incorporarse instrumentalmente a la gestión técnica del agua, sino que constituyen 

racionalidades ambientales alternativas que cuestionan los fundamentos mismos de 

la racionalidad económica y tecnocrática dominante. 



 

150 

 

La hidro-ética biocultural no pretende ser una nueva teoría universal que 

reemplace a las anteriores, sino un marco para el diálogo intercultural sobre el agua. 

Su objetivo no es decir a las comunidades qué deben hacer, sino crear condiciones 

para que los diferentes mundos que habitan el agua puedan encontrarse y negociar 

formas de cohabitación que no impliquen la destrucción de unos por otros. 

En este sentido, podemos definir a la hidro-ética como un marco ético que 

incorpora las dimensiones ecológicas, sociales y económicas del agua, reconociendo 

su carácter de bien común esencial para la vida en todas sus formas. Una vez 

definida la hidroética, nos atreveremos a sugerir algunos principios mínimos a priori 

para cualquier reflexión en el área: 

● Principio de materialidad ecológica (PME): Reconoce que el agua no es un 

recurso abstracto sino una realidad física con límites y dinámicas bioquímicas 

específicas que condicionan su disponibilidad y calidad. 

● Principio de justicia hídrica (PJH): Incorpora criterios sustantivos de 

distribución equitativa, reconocimiento de derechos colectivos y 

participación efectiva en la gestión, atendiendo especialmente a las 

comunidades históricamente marginadas. 

● Principio de responsabilidad intergeneracional (PREI): Asume la obligación 

moral de preservar los sistemas hídricos para las generaciones futuras, 

incorporando el principio de precaución ante daños irreversibles. 



 

151 

 

● Principio de pluralismo epistémico (PPLUE): Reconoce el valor cognitivo y 

moral de los distintos saberes sobre el agua, especialmente los conocimientos 

ancestrales de comunidades indígenas y campesinas. 

Concluyendo así que, la hidroética se propone como un marco integrador 

capaz de superar las dicotomías que han caracterizado el pensamiento occidental 

moderno y las éticas formalistas emanadas de la racionalidad contemporánea: 

naturaleza/cultura, materia/espíritu, razón/emoción, formal/material. En este 

sentido, la hidro-ética se conecta de nuevo con el llamado descolonizador de las 

llamadas epistemologías del sur que, en palabras de Cubells Aguilar (2019): “también 

refleja otra manera de generar conocimiento no sólo desde la razón, sino desde el 

diálogo con los seres humanos y no humanos.” 

La base filosófica de la comunidad en Yajalón se sustenta en el principio del 

Jun pajal o’tanil, que se traduce literalmente como "un solo corazón" (Cubells 2019). 

Este concepto sugiere que la existencia no está fragmentada en individuos aislados, 

sino que forma una urdimbre interactiva de sujetos incluyentes en un "nosotros" que 

abarca lo no humano. En este marco, el agua no es un objeto inerte, sino un ser que 

posee sentimientos y que puede verse afectado por las acciones humanas. La relación 

entre los habitantes de Yajalón y el agua es, por tanto, una relación de reciprocidad 

horizontal. La persona tseltal se reconoce como una parte integral de la naturaleza, y 

no como su dueña. Esta percepción se manifiesta en la lengua misma, donde los 

términos utilizados para describir la anatomía humana suelen aplicarse de manera 

metafórica a la geografía del territorio. Por ejemplo, se considera que la tierra tiene 



 

152 

 

venas —los ríos y arroyos— por las que fluye su "aceite" o sangre, garantizando la 

movilidad y la vida de la Balumilal. Así pues, Al igual que el interior de un hueso 

humano contiene tuétano, que se percibe como su "aceite" vital, el interior de la tierra 

alberga canales por donde el agua circula para nutrir a todos los seres. 

  Se ha documentado por Sánchez Carrillo (2007) que la pérdida o 

contaminación de estos fluidos terrestres es interpretada por los ancianos y 

sanadores como una enfermedad del territorio que puede conducir a su "muerte" o 

inmovilidad, similar a lo que ocurre cuando una vena humana deja de funcionar. 

Esta interdependencia significa que la salud del ser humano es inseparable de la 

salud del agua. 

En el siguiente aparatado daremos razones hidroéticas a favor del principio 

de justicia hídrica en Yajalón Chiapas, a partir de una serie de entrevistas semi-

estructuradas en trabajo de campo en la cabecera municipal del municipio de 

Yajalón, Chiapas. 

 

3. Caminos a una justicia hídrica en el contexto de Yajalón, Chiapas: Biocultura. 

De acuerdo a la información del Instituto Nacional de Estadística y Geografía, en su 

Censo y Compendio de Información Geográfica Municipal, Yajalón (2020), El 

municipio se encuentra dentro de la región hidrológica Grijalva-Usumacinta. Siendo 

su cuenca principal la de los RíosGrijalva - Villahermosa. Así mismo, forma parte de 



 

153 

 

las sub-cuencas Shumulá y Chacté. En términos de ríos, arroyos y riachuelos, el 

municipio se ve atravesado por el Río Yajalón que atraviesa la cabecera municipal. 

También se cuenta con arroyos perennes: Tzajalá, Takinukum, Agua Blanca, Agua 

de Luna, Shashijá, Chapuyil, Colipá, Ocot e Ixcamut. Ahora bien, a pesar de que el 

reporte del INEGI consigna un ecosistema semicálido húmedo con lluvias todo el 

año (74.35%), los problemas respecto al uso, gestión y manejo del agua, siguen 

siendo un reto medioambiental y social.  

La investigación de campo siguió protocolos éticos adaptados al contexto 

comunitario: (1) presentación del proyecto ante asambleas comunales y solicitud de 

consentimiento colectivo; (2) consentimiento informado individual para cada 

entrevista, explicando objetivos, usos de la información y derechos de los 

participantes; (3) acuerdos sobre propiedad intelectual y uso de conocimientos 

tradicionales, comprometiéndonos a no utilizar la información para fines 

comerciales ni divulgarla sin autorización; (4) garantía de confidencialidad 

mediante el uso de nombres ficticios cuando los participantes lo solicitaron; (5) 

compromiso de devolución de resultados en formatos accesibles (resúmenes en 

tseltal, presentaciones comunitarias). 

Por su parte, reconocemos que metodológicamente debemos tener un 

acercamiento certero con los actores clave o las comunidades focales en las que 

queremos desarrollar nuestra investigación. En este sentido, reconocemos que para 

llevar a cabo la recolección de datos sobre ontologías hídricas indígenas requierimos 

un marco epistemológico que reconozca la naturaleza relacional del conocimiento 



 

154 

 

sobre el agua. Como argumentan Acharibasam et al. (2024) en su estudio sobre la 

gobernanza del agua en el delta del río Saskatchewan, la investigación con 

comunidades indígenas debe adoptar enfoques que desafíen los sistemas y 

estructuras coloniales y reivindiquen las cosmovisiones indígenas para la 

gobernanza del agua. Los autores citados, proponen un marco teórico relacional y 

una metodología de investigación participativa basada en la comunidad (CBPR), 

donde tanto los miembros de la comunidad indígena como los investigadores no 

indígenas examinan colectivamente los impactos negativos de las políticas y 

prácticas occidentales de gobernanza del agua. Con esto último pretendemos 

concluir la demostración de los límites formales y materiales de las éticas del discurso 

o dialógicas formales, incapaces de situarse en contextos interculturales o de alta 

marginación o vulnerabilidad social. 

En entrevista semi estructurada en la zona urbana de la cabecera municipal 

de Yajalón (Vázquez 2026) relata la historia de vida de, quien, por cuestiones de 

privacidad, recibirá el nombre ficticio de “Doña María”; se nos narra la historia de 

los rituales del día de la santa cruz (3 de mayo) que se celebran en su colonia por 

agradecimiento a los dueños del agua que permiten la vida. Así el 3 de mayo se 

celebra la Fiesta del Agua o Sk'in Ha', coincidiendo con la festividad católica de la 

Santa Cruz. En Yajalón y sus parajes, esta fecha marca un hito en el ciclo anual de la 

comunidad. Las cruces son colocadas cerca de los manantiales no solo como 

símbolos cristianos, sino como marcadores de la sacralidad del agua y como puentes 

de comunicación con los dadores de lluvia. La limpieza física de los canales de agua 



 

155 

 

se acompaña de la limpieza espiritual del grupo, integrando el trabajo comunitario 

(tequio o coltanel) con la devoción a las fuerzas que sostienen la vida, además de 

alternarse con música de marimba y convivios alrededor de los manantiales. 

Por otra parte, los habitantes relatan sobre la presencia de los llamados Anjel: 

especie de fuerzas naturales o supernaturales que controlan el acceso a sus 

territorios). Como bien afirma Murillo Licea (2005) existen entidades “divinas” o 

fuerzas “cósmicas” que integran al ser humano con su ambiente y le permiten vivir 

con armonía en la existencia terrestre:  

Los Anjeles son provocan las lluvias, son más antiguos que los seres huamnos, 

viven en los cerros y tienen actividades parecidas a los seres humanos; comen la 

esencia de las cosas, el maíz, huelen el copal, tienen hijos; están conectados con las 

cruces-árboles sagrados que entran en comunicación con los hombres de diversas 

maneras: aparecen en sueños, y a veces, se aparecen a los habitantes bajo diversas 

formas: como ladinos, como rayos o truenos. Los castigos de los Anjeles también son 

temibles. Pueden perjudicar al bajar los niveles del agua o secar un manantial 

(Murillo 2005: 133)  

En la cosmovisión mayense tzeltal, tsotsil y ch'ol, los cerros no son solo 

elevaciones geográficas, sino "casas llenas de agua" o grandes vasos que almacenan 

el líquido precioso. Cada cerro de importancia en la región de Yajalón y sus 

alrededores, como el Leglemal1, tiene su propio dueño, un espíritu que reside en su 

 
• 1 Altitud: Aproximadamente 866 metros sobre el nivel del mar (msnm). 



 

156 

 

interior y que gobierna sobre las fuentes de agua que de él emanan. La gente de la 

comunidad debe "pagar" a estos dueños por el uso del agua y del cerro mediante 

ofrendas y rezos, reconociendo que ellos son los verdaderos propietarios del 

territorio. En una comunidad cercana a la cabecera municipal, Petalcingo, Chiapas, 

el patrono San Francisco de Asís es identificado como un "Dueño" que tiene el poder 

de controlar los rayos y las serpientes de agua para favorecer a la comunidad. 

(Oseguera y Sánchez 2011: 20) De igual manera Sánchez Carrillo (2007) ha registrado 

la cosmovisión de los pobladores de estos territorios según los cuales las serpientes 

juegan un papel importante en la comunicación con el cerro, el agua y algún mal. 

Las serpientes de agua (chanja’) pueden ser utilizadas para introducir "mal" en el 

cuerpo de una persona como castigo por transgredir normas comunitarias o 

ambientales. El sanador, mediante el uso de la lengua sagrada y el diagnóstico del 

pulso, busca identificar si el corazón del enfermo se ha "separado" de su cuerpo 

debido a un conflicto con los dueños del agua. La curación en este contexto es un 

proceso de mediación comunitaria. El sanador no solo receta hierbas, sino que actúa 

como un diplomático que negocia con las entidades no humanas para que liberen el 

alma del enfermo. Este acto de curación reafirma que el ser humano es vulnerable y 

 
• Ubicación geográfica: Se encuentra a unos 8.66 km al sur de Yajalón, en la región montañosa 

del estado.  

• Coordenadas: Aproximadamente 17.175° N, 92.335° O (basado en datos de Meteored y 

Mapcarta). 

• Características: Es una montaña que forma parte del paisaje natural del municipio, cercana 

a localidades como Misija y El Manantial. 

 



 

157 

 

depende de la benevolencia del entorno acuático, reforzando la necesidad de 

mantener una conducta ética impecable frente a la naturaleza. 

Concluyentemente, está manera de entender las relaciones éticas con el 

entorno, está muy lejos del formalismo procedimentalista del presunto 

universalismo racional de Habermas. No obstante, reconocemos que el teórico 

frankfurtiano se acerca a lo que en Yajalón, bajo laa figura de la comunidad y su 

forma de organización a partir de su noción ancestral de la vida buena (Eudaimonía) 

en su manera de entender el Lekil Kuxlejal (bien vivir), son capaces de llegar a 

acuerdos comunitarios basados en la materialidad, mitología e incluso religiosidad 

ancestral o heredada de la época colonial.  

Finalmente, consideramos completamente indisoluble el Principio de Justicia 

Hídrica (PJH) de la noción mayense tsotsil, tzeltal, ch’ol del Buen Vivir o Lekil 

Kuxlejal.Comprender este términno  es central para entender cómo se gestiona la 

vida en Yajalón. No se trata solo de sobrevivir, sino de vivir en plenitud, lo cual 

requiere un equilibrio entre el trabajo humano, la vida social y la naturaleza. En la 

práctica cotidiana, el Lekil Kuxlejal se traduce en formas de organización que 

priorizan la autonomía y la dignidad comunitaria. Organizaciones vinculadas a la 

Misión de Bachajón y al CEDIAC en la región de Chilón y Yajalón han promovido 

la producción orgánica de café y la gestión comunitaria del agua como formas de 

resistencia al modelo de desarrollo capitalista. El objetivo es mantener un balance 

donde la extracción de recursos no comprometa la integridad del ecosistema 

cultural. 



 

158 

 

Conclusiones 

A pesar de la fortaleza de estas concepciones ontológicas, la comunidad en Yajalón 

enfrenta desafíos significativos. La creciente diversidad religiosa, con la expansión 

de iglesias evangélicas y pentecostales, ha generado en algunos casos una ruptura 

con las prácticas tradicionales de veneración al agua y a los cerros. Algunos 

conversos abandonan los rituales de la Santa Cruz o el Pato’tan, percibiéndolos 

como idolatría, lo que debilita la cohesión social y la vigilancia colectiva sobre los 

manantiales.  

Por otro lado, la migración económica hacia centros urbanos y la influencia 

de la cultura de consumo están alterando la transmisión de los saberes ancestrales. 

Los jóvenes, al perder el dominio de la lengua tseltal o ch’ol, también pierden el 

acceso a las metáforas y conceptos que dotan de alma al territorio, lo que facilita una 

visión del agua como un recurso meramente utilitario. La definición de agua y 

comunidad en Yajalón más allá de lo humano ofrece una alternativa profunda a la 

crisis socioambiental contemporánea. Al reconocer al agua como un sujeto con 

corazón y conciencia, las comunidades tseltales y ch’oles establecen una ética de la 

responsabilidad que no se basa en el castigo legal, sino en la necesidad vital de 

mantener el equilibrio cósmico. 

En Yajalón, la comunidad no termina donde empieza el río o donde se eleva 

el cerro; por el contrario, estas entidades son los pilares que sostienen la estructura 

social. El agua es la sangre que circula por el territorio, conectando a los ancestros 



 

159 

 

que habitan en las profundidades de la tierra con las generaciones presentes y 

futuras.  

Para garantizar la supervivencia de esta visión, es imperativo que los 

procesos de desarrollo y las políticas públicas respeten la autonomía de los pueblos 

originarios y su derecho a gestionar el territorio de acuerdo con sus propios marcos 

ontológicos. La defensa del agua en Yajalón no es solo una lucha por un líquido, sino 

una lucha por la permanencia de un mundo donde los seres humanos no están solos, 

sino acompañados por el latido constante del corazón de la tierra.  

La evidencia etnográfica y empírica de Yajalón confirma la necesidad de 

entender la justicia hídrica en términos más amplios que la mera distribución 

equitativa del recurso. Las demandas de las comunidades no son solo por acceso al 

agua (aunque eso también es importante), sino por reconocimiento de sus formas de 

entender y relacionarse con el agua, por respeto a su autonomía para gestionar sus 

territorios, y por participación genuina en las decisiones que les afectan. 

La dimensión de reconocimiento (Schlosberg, 2007, 2019) se revela como central. Las 

comunidades de Yajalón no piden solo que se les dé agua, sino que se reconozca la 

legitimidad de su ontología relacional y de sus prácticas de gestión basadas en ella. 

Cuando los ancianos afirman que el ritual del 3 de mayo es necesario para la salud 

del agua, no están expresando una preferencia cultural que deba ser tolerada, sino 

una exigencia ontológica: si no se realiza el ritual, el agua se enferma, y si el agua se 

enferma, la comunidad también se enferma. 



 

160 

 

Esta dimensión de reconocimiento se conecta con debates más amplios sobre 

justicia ambiental indígena. McGregor (2014) argumenta que para las comunidades 

indígenas, la justicia ambiental no puede separarse de la justicia para con los seres 

no humanos que cohabitan el territorio. Parsons, Fisher y Crease (2021) muestran 

cómo las comunidades maoríes de Nueva Zelanda están reivindicando sus formas 

de kaitiakitanga (guardianía ambiental) como expresión de su relación ancestral con 

los ríos y bosques. 

La hidro-ética biocultural, al incorporar explícitamente la dimensión de 

reconocimiento, ofrece un marco más adecuado que las éticas puramente 

procedimentales para abordar estos reclamos. No se trata solo de incluir a las 

comunidades en los procesos de decisión, sino de cuestionar los términos en que 

esos procesos se definen y los supuestos ontológicos que los sustentan. 

 

Referencias: 

Acharibasam, J. B., Riley, K., Datta, R., McKenzie, E. D., & Favel, E. V. (2024). 

“Rethinking water governance in the Saskatchewan River Delta through 

Indigenous relational worldviews”. Australian Journal of Environmental 

Education. Cambridge University Press 

Berkes, F. (2012). Sacred ecology (3rd ed.). Routledge. 



 

161 

 

Centro de Derecho Ambiental de UICN. (2008). Prácticas ancestrales y derecho de aguas: 

de la tensión a la coexistencia.  

Cubells Aguilar, M. (2019). Epistemologías del Sur y descolonización del 

saber. AIBR: Revista de Antropología Iberoamericana, 14(2), 221-242. 

De la Cadena, M. (2015). Earth beings: Ecologies of practice across Andean worlds. Duke 

University Press. 

en la narrativa tseltal de Petalcingo, Chiapas.Elementos 81 (2011) 17-25 [Recuperado 

en: 

https://elementos.buap.mx/directus/storage/uploads/00000001375.pdf?hl=e

s-MX] 

Groenfeldt, D. (2013). Water ethics: A values approach to solving the water crisis. 

Routledge. 

Gudynas, E. (2019). Derechos de la naturaleza: Ética biocéntrica y políticas 

ambientales. CLAES. 

Habermas, J. (1987). Teoría de la acción comunicativa (2 vols.). Taurus. 

Habermas, J. (1990). Moral Consciousness and Communicative Action. MIT Press. 

Habermas, J. (1998). Facticidad y validez: Sobre el derecho y el Estado democrático 

de derecho en términos de teoría del discurso. Trotta. 



 

162 

 

Idrica. (2024). 5 desafíos hídricos en América Latina. https://www.idrica.com/es/blog/5-

desafios-hidricos-en-america-latina/  

Instituto Mexicano de Tecnología del Agua. (2021). Ética hídrica, una nueva orientación 

para las decisiones relativas al agua. 

https://www.gob.mx/imta/documentos/etica-hidrica-una-nueva-

orientacion-para-las-decisiones-relativas  

Jonas, H. (1995). El principio de responsabilidad: Ensayo de una ética para la civilización 

tecnológica. Herder. 

Kant, I. (1785/2000). Fundamentación de la metafísica de las costumbres. Madrid: Akal. 

Kant, I. (2000). Fundamentación de la metafísica de las costumbres (J. Mardomingo, 

Trad.). Akal. (Trabajo original publicado 1785) 

Leff, E. (2004). Racionalidad ambiental: La reapropiación social de la naturaleza. Siglo 

XXI. 

Martínez Alier, J. (2005). El ecologismo de los pobres: Conflictos ambientales y lenguajes 

de valoración. Icaria. 

Oseguera Arias F.E., Sánchez Morales J.C. Los lenguajes de la naturaleza  

Paoli, A. (2003). Educación, autonomía y lekil kuxlejal: Aproximaciones sociolingüísticas a 

la sabiduría de los tseltales. Universidad Autónoma Metropolitana. 

https://www.idrica.com/es/blog/5-desafios-hidricos-en-america-latina/
https://www.idrica.com/es/blog/5-desafios-hidricos-en-america-latina/
https://www.gob.mx/imta/documentos/etica-hidrica-una-nueva-orientacion-para-las-decisiones-relativas
https://www.gob.mx/imta/documentos/etica-hidrica-una-nueva-orientacion-para-las-decisiones-relativas


 

163 

 

Petrella, R. (2001). El manifiesto del agua: Argumentos para un contrato mundial. Icaria. 

Sánchez Carrillo, Óscar Cuerpo, “Ch´ulel y Lab Elementos de la configuración de la 

persona tseltal en Yajalón, Chiapas.” en Revista Pueblos y Fronteras Digital, 

núm. 4, diciembre-mayo, 2007. Recuperada en 

[https://www.redalyc.org/pdf/906/90600408.pdf?hl=es-MX] 

Santos, B. S. (2010). Descolonizar el saber, reinventar el poder. Trilce. 

Schlosberg, D. (2007). Defining environmental justice: Theories, movements, and nature. 

Oxford University Press. 

Schlosberg, D. (2019). Defining environmental justice: Theories, movements, and nature. 

Oxford University Press. 

Toledo, V. M., & Barrera-Bassols, N. (2008). La memoria biocultural: La importancia 

ecológica de las sabidurías tradicionales. Icaria. 

Zúñiga Martínez, J. (2021). Ética del discurso: Perspectivas de sus alcances y límites. 

Universidad Nacional Autónoma de México. 

https://ru.atheneadigital.filos.unam.mx/jspui/handle/FFYL_UNAM/4707  

 

https://ru.atheneadigital.filos.unam.mx/jspui/handle/FFYL_UNAM/4707

